
HAL Id: dumas-01720308
https://dumas.ccsd.cnrs.fr/dumas-01720308v1

Submitted on 1 Mar 2018

HAL is a multi-disciplinary open access
archive for the deposit and dissemination of sci-
entific research documents, whether they are pub-
lished or not. The documents may come from
teaching and research institutions in France or
abroad, or from public or private research centers.

L’archive ouverte pluridisciplinaire HAL, est
destinée au dépôt et à la diffusion de documents
scientifiques de niveau recherche, publiés ou non,
émanant des établissements d’enseignement et de
recherche français ou étrangers, des laboratoires
publics ou privés.

Distributed under a Creative Commons Attribution - NonCommercial - NoDerivatives 4.0
International License

Le soleil comme la mort : le manuscrit du capucin
Balthazard de Bellême (1603-1667)

Catherine Pichot

To cite this version:
Catherine Pichot. Le soleil comme la mort : le manuscrit du capucin Balthazard de Bellême (1603-
1667). Histoire. 2016. �dumas-01720308�

https://dumas.ccsd.cnrs.fr/dumas-01720308v1
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://hal.archives-ouvertes.fr


Université Rennes 2

Centre de Recherches Historiques de l'Ouest

Le soleil comme la mort. 

Le manuscrit du capucin Balthazar de Bellême, 1603-1667

Catherine PICHOT

Mémoire de Master 2 d'Histoire sous la direction de Georges PROVOST 

2016

Volume 1





Table des matières
Présentation.......................................................................................................................................... 5
I « Le soleil dans son midy » : les valeurs spirituelles....................................................................... 14

I.1 Le désarroi de l'homme déchu..................................................................................................16
I 1 a La Bible, autorité suprême................................................................................................ 16
I 1 b Le rejet du péché et l'amour de Dieu................................................................................ 26

I 2 Dieu et ses saints, au centre d'une vie nouvelle........................................................................32
I 2 a Le Soleil dans tous ses états..............................................................................................32
I 2 b Un recours secondaire à Marie......................................................................................... 41
I 2 c La forte présence des anges.............................................................................................. 49
I 2 d La nature, témoin de la gloire divine................................................................................ 54

II « Toute cette belle province » : les difficultés temporelles.............................................................66
II 1 Un mouvement puissant..........................................................................................................67

II 1 a Un terrain favorable.........................................................................................................67
II 1 b Une installation rapide des couvents .............................................................................. 72
II 1 c Quelques éléments sur la population des couvents bretons ............................................78

Des « photos de famille » : ............................................................................................. 81
Les entrées en religion : ..................................................................................................86
Focus sur les diocèses bretons......................................................................................... 92
Les morts de la Province .................................................................................................98

II 2 Les écueils rencontrés........................................................................................................... 102
II 2 a Le péché à l'intérieur du couvent...................................................................................102
II 2 b L'affaire de Touraine : restaurer l'unité perdue..............................................................104
II 2 c Les capucins au cœur d'une religion toujours désunie..................................................123

L'antiprotestantisme vigoureux de Balthazar ............................................................... 123
L'écho de dissensions internes au catholicisme dans l'éphéméride...............................129
La querelle des réguliers................................................................................................133
L'apparition du jansénisme ........................................................................................... 136

II 3 Les échos du monde profane.................................................................................................140
III Balthazar de Bellême...................................................................................................................153

III 1Les lieux familiers................................................................................................................ 155
III 1 a Les paysages du Perche................................................................................................155
III 1 b L'incursion à Quimperlé...............................................................................................157
III 1 c La cathédrale du Mans et ses environs.........................................................................159
III 1 d Une période troublée.................................................................................................... 166

III 2 Une personnalité discrète ....................................................................................................170
III 2 a Un religieux « artiste »................................................................................................. 170
III 2 b Le couvent, un rempart ? .............................................................................................176

Un homme attaché à la vie contemplative ....................................................................176
Les remontrances à la jeunesse......................................................................................179
La haine des femmes .................................................................................................... 184

III 3 Balthazar, un homme souffrant............................................................................................195
III 3 a Les méfaits de la goutte................................................................................................195
III 3 b Le religieux martyr ......................................................................................................201
III 3 c L'appel à la mort et l'espoir du Paradis ........................................................................206

Conclusion ....................................................................................................................................... 211
Sources et bibliographie .................................................................................................................. 213

3



4



Présentation

Dans le fonds patrimonial de la Bibliothèque des Champs Libres, à Rennes, se trouve un document

unique dans sa conception, sa rédaction, sa présentation. Il s'agit d'un livre manuscrit de format in

4°  (19  x  29  cm),  relié  en  veau  de  manière  très  simple  et  sans  aucun  ornement,  sur  papier

« ordinaire », comportant 148 feuillets correspondant à 295 pages Sur ce support pauvre, on a écrit

cependant de manière extrêmement soignée, souvent sur deux colonnes, d'une minuscule écriture

aussi lisible que le serait un texte imprimé, en reprenant d'ailleurs en bonne partie la présentation, et

ce sur 257 pages, dont une vingtaine comportent des illustrations, très méticuleuses elles aussi. Sept

d'entre elles occupent tout l'espace, les autres agrémentent le manuscrit de manière figurative ou

simplement ornementale1.

Celui-ci s'ouvre sur un cartouche contenant le titre suivant : « DON TRES HUMBLE, & et de très

pure charité faict à la Séraphicque PROVINCE DE BRETAGNE, & aux RR PERES SUPERIEURS

d'icelle esleus au Chapitre du Mans le Vendredy 8e de septembre, iour de la Nativite N.DAME.

1662. Par F. B. de B. le plus petit & plus indigne Prestre des Enfans de cette Province. » Il s'agit là

d'un titre assez long, comme il est souvent de coutume à l'époque. En général toutefois, le titre d'un

livre donne des indications plus précises, en tous cas plus évocatrices de son contenu, que ce n'est le

cas ici. De quel don s'agit-il ? Il n'est question que de ses destinataires, et peu de son auteur qui reste

à demi-anonyme. Il semble qu'en fait, ce titre soit au contraire extrêmement porteur de sens, à la

fois  sur l'époque dans  laquelle  il  s'inscrit,  et  sur l'intention émouvante de son auteur.  En effet,

Bartolomé Clavero a montré, de façon convaincante, à quel point l'idéologie du don était prégnante

dans l'Europe catholique du temps2.  Si  les exemples que donne cet  historien espagnol du droit

concernent l'Espagne et l'Italie, on retrouve en France, même à la fin du siècle, dans le Dictionnaire

universel d'Antoine Furetière, cette notion essentielle d'un don3 fait de bonne grâce.

1 Les autres pages restent blanches.
2 CLAVERO B., La grace du don: anthropologie catholique de l’économie moderne, traduit par Jean-Frédéric SCHAUB,

Paris, Albin Michel, coll.« L’Évolution de l’humanité », 1996.
3 « DON. s.m. Present, gratification. Quand on fait un don, il le faut faire de bonne grace » in  FURETIÈRE A., G. de

SÈVE, M. BOULANGER, et A. LEERS,  Dictionaire universel, contenant generalement tous les mots francois tant vieux
que modernes, et les termes de toutes les sciences & des arts... Le tout extrait des plus excellens auteurs anciens &
modernes. Recueilli & compilé par feu messire Antoine Furetiere, Abbé de Chalivoy, de l’Academie francoise...
Tome premier, A La Haye et à Rotterdam, Pays-Bas, Chez Arnout et Reinier Leers, 1691. Le dictionnaire n'est pas
paginé.

5



Celui-ci l'est à double titre car il est « très humble » et, surtout, « de très pure charité », c'est-à-dire

sans en attendre de retour. Les supérieurs élus ce jour-là au Chapitre du Mans ne sont pas nommés.

Ils  représentent  ici,  par  leur fonction,  une communauté,  l'ensemble de la  Province  capucine  de

Bretagne,  à laquelle est  dédié le  manuscrit,  en un jour  important  puisqu'il  s'agit  de celui  de la

Nativité  de  Marie,  chère  au  cœur  des  capucins,  et  à  laquelle  une  prière  est  d'ailleurs  adressée

aussitôt après la page de titre. Ce don est enfin réalisé par un anonyme, le Frère B. de B., qui ne

possède  rien  en  propre,  et  dont  nous  ne  connaissons  l'identité  que  par  une  autre  indication

manuscrite portée sur l'ouvrage, de manière postérieure, par une autre main que celle de l'auteur4. Et

cet  anonyme se  qualifie  lui-même de  « plus  petit  et  plus  indigne  Prestre  des  Enfans  de  cette

province » : le sentiment d'appartenance à la famille que constitue la communauté est bien signifié

par  le  terme « d'enfant »,  renforcé  par  les qualificatifs  de « petit »  et  d' « indigne ».  Certes,  ces

notions de « petit » et « d'indigne » sont fréquentes à l'époque, et ce quand bien même elles sont

utilisées dans leurs dédicaces par des personnalités célèbres du temps : ainsi s'adresse à Monsieur,

frère  du  roi,  « [son]  très  humble,  très  affectionné  et  très  obéissant  serviteur,  Frère  Philippe

d'Angoumois,  capucin  indigne 5».  L'état  d'esprit  analogue  que  manifeste  Balthazar  de  Bellême,

puisque nous avons tout de même connaissance de son nom, n'en est que plus à relever : humilité,

pureté, charité, petitesse, indignité, cela fait ainsi, finalement, beaucoup d'indications pour un titre

mystérieux, dans lequel se dévoile, en miniature, toute une spiritualité franciscaine très largement

partagée...

Mais ce n'est qu'en allant plus loin dans le manuscrit que l'on voit ce à quoi son auteur l'identifie :

dans  une  dédicace à  saint  François,  père  fondateur  de  l'ordre,  il  dit :  « Vous teniez  registre,  &

compte,  des vivans & des  morts :  Des vivans pour les conduire dans la  voie de salut,  par les

exemples  de  vostre  saincte  vie,  par  vos  continuelles  prières,  &  par  vos  toutes  ferventes,  &

paternelles, paroles, & admonitions ; Et des morts pour faire remémorer les vivants, & leur mettre

devant les yeux les héroïques vertus de ces ames défunctes afin de les imiter, et les suyvre dans le

chemin asseuré du ciel ». Et, plus loin : « Vous les trouviez placés sur le beau registre, que vous en

teniez dans vos archives, pour ne les oublier jamais ». 

Ces  mots  semblent  contredire ce  que  l'on connaît  de  saint  François  d'Assise,  qui  professe  une

grande méfiance, voire une certaine hostilité, à l'égard de la culture livresque, celle-ci lui semblant

4 p. 3 « ce manuscrit est de Frère Baltasar de Bellème, capucin au Couvent du Mans. Il prit l'habit le 9 jan(vier) 1627, 
à l'age de 23 ans, et fit cet ouvrage en 1662 – né à Beaumont-le-Vicomte en 1603. ». L'écriture peut être datée de la 
fin du XVIIe ou du début du XVIIIe siècle, compte tenu de ce qu'elle est la même pour une annotation ayant trait à 
la possession de Loudun, mentionnant un changement de position par rapport à Urbain Grandier que l'on retrouve 
dans un ouvrage de 1693, par exemple. 

5 PHILIPPE D’ANGOUMOIS, Les triomphes de l’amour de Dieu en la conversion d’Hermogène, Chastellain, 1625.

6



aller à l'encontre des notions de dénuement et de simplicité qu'il considère comme essentielles6.

Nous verrons d'ailleurs qu'effectivement le frère Balthazar consacre de grands passages à l'orgueil

contenu dans la  vaine science.  La vocation de prédicateurs des  franciscains, liée  à  la  nécessité

d'alimenter leurs discours des Saintes Ecritures, amena cependant saint Bonaventure à apporter des

précisions sur ce point :  « la règle impose impérativement aux frères l'autorité et  l'office de la

prédication, en termes tels qu'on n'en trouve pas, je crois, en aucune autre règle. Si donc ils ne

doivent pas prêcher des bavardages mais des paroles divines, ils ne peuvent pas connaître celles-ci

s'ils ne lisent pas : ils ne peuvent pas lire s'ils n'ont pas de livres ; il est donc très clair qu'avoir des

livres fait partie de la perfection de la Règle au même titre que la prédication. (Epistola de tribus

questionibus)7 ». Toutefois, le frère Balthazar semble ici faire allusion à autre chose, puisqu'il parle

de garder trace des vivants et des morts, sur le « beau registre ».  Nous n'avons pas trouvé trace

précise d'instructions dans ce sens. Peut-être fait-il là allusion au Testament de saint François : « Je

veux recueillir ces très saints noms et ces paroles écrites. Si je les trouve en des lieux non dignes, je

prie afin qu'ils soient recueillis et soient placés en un lieu convenable. Et tous les théologiens et

ceux qui nous communiquent les très saintes paroles de Dieu, il faut les honorer et les vénérer,

comme ceux qui nous communiquent l'esprit et la vie8 ».

Les supérieurs de la Province de Bretagne ont en tous cas souhaité, nous dit Balthazar de Bellême,

garder mémoire de ces religieux : c'est la tâche qu'ils lui ont confiée. «Plusieurs fois, nous dit-il, ces

bons,  vigilants  &  charitables  pasteurs  m'ont  convié  d'en  faire  un  fidèle  &  ample  registre  ou

catalogue afin d'avoir continuellement devant les yeux tous leurs enfants bien-aymés, tant vivans

que trespassés.». Le don fait à la Province, c'est « la tres belle & considerable Genealogie des mille

premiers  Religieux  Capucins,  vos  enfans,  tant  vivans,  que  trespassez,  qui  ont  combatu,  &

combatent genereusement dans cette Province contre les Puissances infernales, contre le monde, &

ses vices, & pour l'Empyre du ciel 9... »

La moitié du manuscrit, environ, est constituée de la liste de ces mille premiers capucins. Volonté

d'en garder la mémoire, avec le soin de présenter cette même liste de deux manières différentes :

une première fois par ordre alphabétique, une deuxième par date de prise d'habit, dans le souci de

retrouver trace des frères qu'on a perdus de vue. C'est ce que mentionne, en fait, Balthazar : un

catalogue « où l'on voit combien de religieux ont estez receuz chaque année, et quels compagnons

6 LE GOFF J., Saint Francois d’Assise, [Paris], Gallimard, 1999, p. 188.
7 Ibid., p. 190.
8 FRANÇOIS D’ASSISE, ed par MICCOLI G., Le « Testament » de saint Francois, Paris, Éd. Brepols, 1996, p. 15.
9 MS 0275, pp. 24-25

7



de noviciat un chascun a eu, pour se ressouvenir de ce premier Esprit, & Zèle de feu, qu'on avoit

pour lors10. »

Le troisième catalogue constitue une sorte de  Memento mori, tentative émouvante de garder les

souvenir des frères décédés par le biais de leur nom, et de leur lieu et date de mort.

Mais le manuscrit est aussi bien autre chose. Il s'avère une œuvre assez composite, regroupant aussi

différents types de documents :

-  de  longs  passages  en  vers,  souvent  en  alexandrins,  qui  peuvent  consister  en  prières,  en

panégyrique des anciens pères, en blâme des péchés ou en éloge des vertus ;

- des images réalisées avec soin sur une vingtaine de pages, et dont sept l'occupent entièrement,

tandis  que  d'autres  peuvent  n'en  orner  qu'une  partie  ou  se  limiter  à  une  décoration  destinée  à

agrémenter un titre ou un chapitre ;

- un relevé des élections de chaque chapitre (provincial, définiteurs, lecteurs, gardiens) ;

- plusieurs résumés d'histoire religieuse comme celle de l'ordre franciscain, ou des ordres religieux

au Mans, ville où se trouve le couvent des capucins où réside l'auteur ;

-  des éphémérides, une chronique des événements du temps, comportant des éléments internes à

l'ordre mais aussi des échos du monde extérieur.

Livre de raison ? chronique du temps ? recueil de cantiques et de poésies ? livre d'images à une

époque  où  se  met  en  place  le  programme  iconographique  du  concile  de  Trente ?  Ouvrage  de

commande destiné à redonner aux frères le sens des vraies valeurs capucines ?

C'est  tout  cela  à  la  fois.  Pour  le  frère  Balthazar,  il  s'agit  en  tous  cas  d'un ouvrage  important,

composé avec amour, et auquel il est très attaché. Pour nous, il s'agit d'un document de première

main sur la province capucine de Bretagne, à la fin de la période héroïque d'installation de l'ordre en

France, au moment de l'application de la Réforme catholique.

Ce  livre,  curieusement,  a  été  relativement  peu  exploité  jusqu'à  présent :  il  fait  déjà  partie,  au

moment des confiscations révolutionnaires, des fonds de la bibliothèque publique de Rennes. Il est

porté au catalogue imprimé des manuscrits en 183711. Guillotin de Corson le cite comme source en

1880 dans son « Pouillé historique de l'archevêché de Rennes » où il le qualifie de « curieux »12. Il

10 MS 0275, p. 93.
11 MAILLET D., Description, notices et extraits des manuscrits de la bibliotheque publique de Rennes, Jausions, 1837, 

p. 185.
12  GUILLOTIN DE CORSON A., Pouillé historique de l’archevêché de Rennes, Rennes, Fougeray, 1880, p. 118.

8



est utilisé à plusieurs reprises par les érudits locaux, par exemple pour la rédaction du Couvent des

capucins de Mayenne, paru en 190313, ou, quelques années plus tard, par l'abbé Duine pour Choses

et gens du XVIIe siècle breton, d'après le manuscrit de Frère Balthazar de Bellême14.  L'auteur y

précise que le manuscrit n'est pas inconnu et que lui-même y a eu plusieurs fois recours pour la

rédaction d'articles antérieurs. 

Il  a  fait  l'objet  plus  récemment  d'exploitations  partielles  pour  des  mémoires  d'étudiants,  l'un  à

propos des noms de religion15, l'autre à propos des missions capucines au Levant16. 

Mais il n'a jamais été étudié dans sa totalité. C'est peut-être parce que son extrême richesse fait aussi

sa difficulté d'exploitation : le manuscrit semble écrit, certes avec soin, mais au fil de la plume, sans

qu'apparaisse de logique propre.  Sur une  même page peuvent  coexister  des  éléments  de nature

différente  (liste,  poésie,  image,  éléments  de  chronique).  Cela  rend  difficile,  par  exemple,

l'établissement d'une table des matières. Nous en fournissons une, qui est destinée à un repérage

minimal dans le manuscrit, mais ne rend pas entièrement compte du contenu. 

13 « Le Couvent des Capucins de Mayenne, tel est le titre d'un volume écrit par M. Grosse-Duperron, vice-président
de la Commission historique et archéologique de la Mayenne (Mayenne, Poirier frères, 1903, in-8° de XII199 p.
avec portraits et plans, tiré à 200 ex.) C'est une excellente monographie rédigée d'après le livre des Archives de ce
couvent (Bibl. franciscaine) et le manuscrit du P. Balthazar de Bellême (Bibl. de Rennes) », Etudes franciscaines
1904/01(T. 11) -1904/06, p. 212. 

14 DUINE F. « Choses et gens du XVIIe siècle breton, d'après le manuscrit de Frère Balthazar de Bellême. Extraits
relatifs  à  la  Bretagne  d'annales  rédigées  par  un  capucin  du  Mans »,  Bulletins  et  Mémoires  de  la  Société
archéologique du département d'Ille-et-Vilaine, Tome 39, 2e partie, Rennes, 1910, p.169-178

15 URIEN, Laurence, Les Noms de religion dans les couvents bretons à l’époque moderne, Mémoire de maîtrise, Rennes
2, Rennes, 1998.

16 PLANTÉ, Romain, Propager la foi catholique et la grandeur du roi en Orient : des capucins bretons et tourangeaux
en terre d’Islam. Conditions de vie des missionnaires et interactions avec les populations locales , Master, Rennes 2,
Rennes, 2013.

9



Le manuscrit : table des matières

Notation liminaire 3

Page de titre 5

Prière en vers à Marie 7

Prière en vers à l'Ange gardien 9

Dédicace en vers « aux vocaux brittaniques » 10

Image « aurore du soleil de justice ». Discours en prose sur la paresse 11

Image « agneau mystique » 12

Image « soleil levant – Sursum corda ». Discours sur le grand livre du monde 13

Image « le soleil dans son midi », avec carte de la Province capucine de Bretagne 15

Suite du discours sur le grand livre du monde 16

Image « le portement de croix » 20

Image« soleil couchant - crucifixion » 21

Image « moine en prière devant le Beau Mont des vertus » 22

Hommage et prière à Saint François 23

Adresse aux pélerins curieux et dévots 26

Liste des couvents de Touraine avant la division 27

Liste des couvents de Bretagne avec date de plantement des croix 28

Liste des couvents de Paris et de Normandie après la division 29

Table du chapitre général de Rome en 1650 30

Bref rappel des saints, papes, etc.. franciscains et des différentes branches de la 31 

famille franciscaine

Bref historique des réformes de l'ordre franciscain 32

Début des trois règles de saint François 33

Acte du don fait aux capucins du Mans pour l'érection du couvent 33

Historique des fondations religieuses au Mans 34

Historiques des autres fondations religieuses du Maine 37

Cas réservés à l'évêque du Mans 40

Annonce du « Trésor Séraphique » (différentes listes) 41

Mode d'emploi du premier catalogue 42

Début du premier catalogue (par ordre alphabétique) 43

10



« Testament admirable » : éloge en vers des religieux qui ont précédé 85

Mode d'emploi du second catalogue (par année de prise d'habit) 93

Éloge en vers de la solitude 94

Image du moine en prière faisant l'éloge de la solitude (tulipe) 95

Début du second catalogue 96

Image de l'arbre des 4 provinces au tronc commun 97

Vie de saint François 99

Vies des compagnons de St François 101

Vie des généraux franciscains 103

Vie des généraux franciscains /scission 105

Vie des 30 généraux capucins 107

Image « Loué soit le Très Saint Sacrement de l'Autel » 127

Liste des provinciaux et définiteurs de Touraine 129

Partition Touraine-Bretagne 135

Nombre des religieux en Bretagne et Touraine 137

Liste des supérieurs et définiteurs de Touraine 139

Image du moine s'appuyant sur la béquille de la foi 162

Image du grand et lugubre miroir 163

Début du troisième catalogue (frères décédés) 164

Début des chapitres provinciaux de Bretagne (élections) 199

Début de l'éphéméride (événements des chapitres, événements du temps) 221

Image de la croix « au goutteux séraphique » 253

Image, sous forme de petite carte, du monde sous l'empire du malin 254

Le goutteux est plus heureux que les riches, les doctes, les sensuels, les puissants 255

Discours en vers sur les excellences de la goutte 263

Oraisons jaculatoires en vers pour obtenir remède aux souffrances de la goutte 273

Éloge en vers de la mort et description du paradis 279

Maximes : il faut chercher le royaume de Dieu. Deuxième éloge de la mort 287

Le souci de mémorialiste du frère Balthazar apparaît nettement lorsqu'il donne la liste des frères,

celle  des  premiers  généraux franciscains,  celle  des  généraux capucins,  celle  des  provinciaux et

définiteurs, celle des gardiens élus aux différents chapitres, ou qu'il fait état de l'histoire locale des

établissements religieux au Mans. Ce souci peut s'inscrire dans une table des matières. Celle-ci ne

peut par contre reprendre en détail  les préoccupations du frère Balthazar, qui peuvent revenir à

11



plusieurs reprises. Les titres ne sont pas forcément significatifs. Ainsi, dans le discours sur le grand

livre du monde (six pages de caractères serrés sur deux colonnes) se trouvent à la fois un éloge de

Dieu, un éloge des vertus capucines,  par le biais d'un certain nombre de frères, mais aussi  une

condamnation des « femmes mondaines ». Le remède à la goutte dont souffre le frère Balthazar

comporte, de façon inattendue, un blâme des riches, des doctes, des puissants, des curieux (sept

pages de caractères serrés sur deux colonnes). De même, les discours en vers sur les excellences de

la goutte sont entremêlés de notations réitérées sur les péchés capitaux. Et l'éloge de la solitude dans

la forteresse protectrice du couvent transparaît partout, sans se limiter à la seule page signalée dans

une  table  des  matières17.  C'est  le  cas  également  de  l'omniprésence  de  la  mort :  le  manuscrit

comporte 82 représentations de crâne, non seulement sur l'image du « Grand et lugubre miroir de

l'inconstance humaine », mais aussi dans toutes les représentations de moine en prière, et surtout

disséminés sur les têtes de colonne des catalogues des mille premiers capucins18.

A la fin du manuscrit, la mort devient le remède ultime, elle est appelée par le religieux souffrant

qui s'identifie de manière plus intime au Christ ou à saint François par le biais des stigmates. Se

présentant au départ comme un document organisé, dédié aux supérieurs en 1662, richement illustré

et colorié, le livre continue d'être complété pendant cinq ans (les dernières indications de dates de

décès figurent en 1667). Il perd alors ce côté officiel pour prendre un tour plus personnel où il est

question du « goutteux séraphique »19, et où s'expriment plus ouvertement la fatigue et la souffrance

du frère Balthazar, perceptibles moins dans son écriture, qui reste régulière, que dans des ratures et

des rajouts, et surtout dans les illustrations moins nombreuses et dépourvues de couleurs. Les beaux

discours  d'amour  fraternel,  les  protestations  d'unanimité  et  les  éloges  des  vertus  franciscaines

disparaissent pour faire place à l'expression d'une angoisse personnelle où l'espoir du paradis le

dispute à la peur du jugement.

La différence de ton entre le reste du manuscrit et cette dernière partie20 s'explique éventuellement

par le fait qu'elle n'était peut-être pas dans un premier temps reliée avec le début du manuscrit, et

constituait une sorte d'exutoire et de consolation pour cet homme souffrant. La logique d'élaboration

du manuscrit n'étant donc pas bien décelable, nous nous attacherons ici à lui en donner une qui,

nous l'espérons, traduira tout de même ce qui constitue la vision du monde idéale de l'auteur, et qui

est résumée sur la plus belle image du manuscrit, « Le Soleil dans son Midy » éclairant « toute cette

17 MS 0275, pp. 10, 26, 42, 85, 87, 88, 94, 95, 259, 261, 267.
18 MS 0275, pp. 13, 22, 95, 162, 163 notamment, et aussi pp. 279-280 par le biais des citations bibliques. 
19 MS 0275, p. 253-289
20  Qui commence p. 253 et correspond sans doute au début d'un nouveau cahier.

12



belle Province » capucine de Bretagne. Il s'agira donc d'évoquer dès l'abord, dans une première

partie, les valeurs qui lui semblent suffisamment importantes, à lui ou à ses supérieurs, pour qu'il

apporte tout son soin à les valoriser par l'image ou la poésie, en les renforçant par les citations de

l'Écriture qui émaillent le manuscrit, et qui correspondent à sa conception du sacré, c'est-à-dire au

Ciel qu'il  cherche à atteindre,  où brille  ce soleil  divin.  La deuxième partie visera à décrire  les

problèmes matériels rencontrés sur la Terre toujours présente, et dont le manuscrit fait état, qu'ils

aient trait aux aspects organisationnels internes comme aux querelles religieuses subsistant, ou aux

événements du monde profane décrits  dans l 'éphéméride.  Enfin, la troisième partie cherchera à

mieux connaître le frère Balthazar de Bellême, capucin au cœur d'une puissante communauté, mais

aussi religieux artiste et souffrant. 

13



I « Le soleil dans son midy » : les valeurs spirituelles

14



Au moment où écrit Balthazar, les déchirures occasionnées par les guerres de religion sont encore

bien prégnantes. Le concile de Trente, durant ses vingt-cinq sessions étalées sur dix-huit ans, a fixé

les bases de la Contre-Réforme catholique. L'enseignement des valeurs spirituelles a été renforcé.

Mais le désespoir de l'homme trouve toujours une profonde résonance dans les écrits de l'Ancien

Testament.  La  mort  reste  si  présente  à  chaque  instant  que  les  éphémères  plaisirs  de  la  vie

apparaissent  comme des  vanités.  Le  Christ,  la  Vierge,  les  anges  et  les  saints  présents  dans  le

Nouveau Testament  et  dans  les  écrits  des  pères  deviennent  les  guides  à  suivre  pour  gagner  le

paradis. La nature elle-même se fait l'écho des magnificences divines. Pour les valoriser, l'Eglise

considère tous les supports possibles comme porteurs de sens. Livres de piété, poésie religieuse,

peinture  sacrée  sont  autant  de  vecteurs  des  valeurs  spirituelles.  Par  exemple,  il s'opère  à  l'âge

baroque  un  rapprochement  entre  mystique  et  poésie.  La  mystique  « est  un  phénomène

géographiquement et historiquement situé, dont les composantes forment un système unifié pendant

plus de trois siècles, de l'apparition de l'Imitation de Jésus Christ à la condamnation du quiétisme.

Celui-ci est censé unifier la  devotio moderna, les auteurs rhéno-flamands, les spirituels espagnols

comme Louis de Grenade et l'école carmélitaine, dont les deux figures de proue, Jean de la Croix et

Thérèse d'Avila, deviennent alors le modèle théorique d'un discours mystique, qui correspond à un

moment de l'histoire religieuse et de l'histoire des mentalités»21 .

Ce discours mystique est sous-jacent dans les très nombreuses allusions, textuelles ou graphiques,

qui souvent s'interpénètrent chez Balthazar. Celui-ci donne à ses préceptes une force particulière en

les mettant en vers, il orne le manuscrit d'enluminures. Le lien étroit entre poésie et peinture est déjà

signalé au XVIe siècle : Ceux qui ont assis bon jugement sur toutes choses... ont escrit la Peinture

et la Poësie avoir telle contraction & contrectation d'affinité ensemble, qu'ils disent la Peinture

estre muette Poësie, et aussi la Poësie estre Peinture parlante22 .

C'est la raison pour laquelle il n'est sans doute pas opportun de distinguer et de traiter séparément ce

qui, dans le manuscrit, relève de la poésie sacrée et ce qui relève de l'image, l'un et l'autre étant

consacrés, dans l'esprit de Balthazar, à célébrer la gloire de Dieu de manière non hiérarchisée. Il

reste  cependant  important  de  mettre  l'accent  sur  l'utilisation  par  Balthazar  des  Écritures,  qui

constituent  pour  lui  l'autorité  suprême.  Nous  verrons  ici  comment  elles  font  ressortir  des

thématiques qui sont répandues alors mais rencontrent chez lui une résonance particulière. 

21 BOURGEOIS C., Théologies poétiques de l’age baroque: la Muse chrétienne, 1570-1630, H. Champion, Paris, 2006, 
p. 21.

22 PARADIN C. (15..-1573), Quadrins historiques de la Bible / par Claude Paradin ; rev. & augm. d’un grand nombre 
de figures par Bernard Salomon, 1555, Dédicace à Jeanne de la Rochefoucauld. Voir à ce propos SPICA A.-E., 
« Portrait du lecteur en spectateur dévot : pour une lecture picturale de la poésie religieuse en langue française, 
XVIe-XVIIe s. », La poésie religieuse francaise et ses lecteurs aux XVIe et XVIIe siècles, Dijon, Ed. universitaires 
de Dijon, 2005, .

15



I.1 Le désarroi de l'homme déchu

I 1 a   La Bible, autorité suprême  

Il existe en effet dans le manuscrit un grand nombre de citations latines (103),  toutes reprises en

annexe, indiquant la plupart du temps leur source, et dans leur quasi-totalité extraites de la Bible23.

Elles se répartissent ainsi :

Une part non négligeable d'entre elles (36)
concerne l'Ancien Testament.

Il n'est guère étonnant d'y retrouver, en écrasante majorité, les Psaumes24. On peut regrouper les

extraits cités par B. en trois grandes catégories : 

- certains sont des psaumes de louange, comme Omnes spiritus laudet Dominum [que tout ce qui

23 L'intégralité  des  citations  se  trouve  en  annexe  avec  leur  emplacement  dans  le  manuscrit,  leur  source  et  leur
traduction, prises dans La Bible, traduit par Émile OSTY et Joseph TRINQUET, Paris, Seuil, 1973.

24 Repris  par  la  tradition  chrétienne  comme une  préfiguration  du  Nouveau  Testament,  leur  récitation  constituait
l'essentiel du Livre des Heures, ou Bréviaire, rythmant la vie des croyants, à plus forte raison des religieux. 

16

Ancien Testament 36
Nouveau Testament 44
Prières (dont litanies) 10
Commentaires des Pères 5
Imitation de Jésus-Christ 2
Autres citation latines 6

Proverbes 2
Sagesse 3
Psaumes 14
Nombres 2
Deutéronome 1
Lamentations 1
Jérémie 1
Ezechiel 1
Ecclesiaste 4
Ecclesiastique 4
Zacharie 1
Job 1
Michée 1

Proverbes

Sagesse

Psaumes 

Nombres

Deutéronome

Lamentations

Jérémie

Ezechiel

Ecclesiaste

Ecclesiastique

Zacharie 

Job



respire  loue  le  Seigneur]  du  psaume  15025,  ou Misericordias  Domini  in  aeternum cantabo [je

chanterai à jamais les graces du Seigneur] du psaume 8826.

-  d'autres  consistent  plus  en  supplications  individuelles,  comme  De Profundis  clamavi  ad  Te,

Domine [Des profondeurs j'ai crié vers toi, Seigneur] du psaume 13027, Educ, Domine, de custodia

animam meam [Fais sortir, Seigneur, mon ame de prison] du psaume 141, ou Deus in adjutorium

meum intende [Dieu, viens à mon aide] du psaume 69.

-  d'autres encore manifestent  la  confiance de l'homme repentant envers  la bonté de Dieu :  Cor

contritum & humiliatum non despicies Domine [tu ne méprises pas, Seigneur, un cœur contrit et

humilié], extrait du psaume 50.

Alors attribués au roi David, les 150 psaumes, poésies destinées à être chantées28, sont alors l'objet,

depuis  le  XVIe  siècle,  de  très  nombreuses  paraphrases,  du  côté  protestant29 comme  du  côté

catholique, et répandus chez des poètes spirituels comme Jean de La Ceppède, mais également chez

d'autres poètes dont l’œuvre est en grande partie profane, comme Philippe Desportes ou Tristan

l'Hermite. Citons par exemple trois variations autour du psaume 130.

Du profond des maux de mon ame De l'abîme profond de ces calamités
A toi j'ai crié maintes fois Que ta justice ordonne à mes iniquités
Seigneur, Seigneur que je réclame, A toi, Seigneur, je crie : Ois mon cri lamentable
Exauce ma dolente voix Permets que ton oreille, ô grand Dieu, désormais 
De mon cri ton oreille atteinte Attentive à ma voix te dispose à ma paix
Se rende incline à m'écouter, Je ne puis plus porter ce faix insupportable
Et sois propice à la complainte 
Que ma voix si haut fait monter
Philippe Desportes (1546-1606)30 Jean de La Ceppède (v. 1550-1623)

Du gouffre des ennuis dont mon ame est remplie,
Et du milieu des maux dont je me sens presser
Ma voix s'adresse à toi, mon Dieu, je te supplie

De vouloir l'exaucer.
Selon cette douceur qui n'a point de pareille

Considère l'état des peines que je sens :
Et ne refuse pas de prêter ton oreille

A mes tristes accents

Tristan l'Hermite (1601-1655), paraphrase sur le De profundis pour l'âme des trépassés 
(Office de la sainte Vierge, 1646)

25 MS 0275, p. 279
26 MS 0275, ibid. 
27 MS 0275, p. 274
28 Le psaltérion est une sorte de harpe
29 Voir par exemple ceux de Clément Marot.
30 Ses Psaumes de David connaissent plusieurs rééditions (en 1598, Cent pseaumes de David, en 1605 Cent cinquante

Psaumes de David, réédités en 1624)

17



Ce psaume 130, B. le paraphrase également :

De l'Abysme profond, de la goutte picquante,
Iay crié à mon Dieu : écoutez-moi Seigneur

Mitigez le grand feu de cette humeur bruslante
Et des vives douleurs que ie souffre en mon cœur31

Il est d'ailleurs à noter que la plupart des allusions aux Psaumes se situent dans la troisième partie

du manuscrit,  celle,  plus personnelle,  où Balthazar évoque largement ses souffrances,  mentales,

mais  aussi  physiques.  C'est  aussi  vers  la  fin  du  manuscrit  que  l'on  retrouve  d'autres  citations

bibliques  issues  de  l'Ancien  Testament,  et  ayant  essentiellement  trait  à  la  mort :  elles  sont

directement tirées des livres de l'Ecclésiaste et de l'Ecclésiastique32: 

- Laudavi magis mortuos quam viventes [Et moi j'ai loué les morts plus que les vivants]33

- Nescit homo finem suum, sed sicut pisces capiuntur hamo, & sicut aves laquae comprehenduntur,
sic capiuntur homines in tempore malo eum eis extemplo supervenerit [L'homme ne connaît pas son
heure,  mais comme les poissons sont  pris  au filet  et  les oiseaux pris  au lacet,  comme eux les
hommes sont pris au temps mauvais, quand il survient à l'improviste ]34

- Melius est nomen horum, quam unguenta pretiosa, et dies mortis dis nativitatis [Bonne renommée
vaut mieux que l'huile précieuse, et le jour de la mort que celui de la naissance]35

- O mors quam amara est memoria tua homini pacem habenti in substantiis suis, viro quieto, &
cujus viae directa sunt in omnibus, & adhuc valenti  accipere cibum [O mort que ta pensée est
amère à l'homme qui vit en paix au milieu de ses biens, l'homme sans souci qui réussit en tout, et
garde encore la force d'accepter la nourriture]36

- O mors, bonum est judicium tuum homini indigenti [O mort que ta sentence est bonne à l'homme
indigent]37

Cette idée de la mort qui peut survenir à tout instant dans un monde inconstant, et que l'homme

pieux appelle de ses vœux, est également présente au tout début du manuscrit, où B. implore la

protection de la Vierge Marie sur l'ordre des capucins :

Tout ici bas n'est que poussière et vent
Ou nous vivons, en continuel tourment
Conduisez-nous MARIE au firmament

Avec Jesus, votre fils très clément
Puisqu'ici bas, tout n'est que vanité,

Tout n'y est plain que de meschanceté
Attyrez-nous dans le ciel empyré

Où tout est simple, & plain de Saincteté38

31 MS 0275, p. 274
32 Moins connu que le livre de l'Ecclésiaste, celui de l'Ecclésiastique,aussi appelé en grec « sagesse de Jésus fils de

Sirach », écrit en hébreu, à Jerusalem, v. 190-180 av. JC, comprend, comme le Livre des Proverbes, une série de
conseils et de sentences se rapportant à la pratique de la sagesse, fondée sur la crainte de Dieu. CENTRE INFORMATIQUE

ET BIBLE (dir.), Dictionnaire encyclopédique de la Bible, 3e édition rev. et augm., Turnhout, Brepols, 2002, p. 379-
380.

33 Ecclesiaste, 4, 2 cité p.279
34 Ecclesiaste, 9, 2, Ibid
35 Ecclesiaste, 7, 1-2, Ibid
36 Ecclésiastique, 41, 1 p. 280
37 Ecclésiastique, 41, 2 p. 280
38 MS 0275, p. 8

18



Après la poussière  du livre de la Genèse39,  c'est  le  vent40 de l'Ecclésiaste  qui  est  évoqué, et  la

vanité41 qui est un des motifs artistiques les plus prégnants du XVIIe siècle.Tous les plaisirs de la

vie terrestre (amour, argent, livres, musique...) ont une fin et disparaissent. C'est pourquoi figurent

dans les vanités la fleur tôt fanée ou la bulle de savon. La mort met fin à tout. « Vanité que l'homme

et le monde, « L'Ecclesiaste montre que l'homme sans Dieu est dans l'ignorance de tout et dans un

malheur véritable (Pensées, 113, 389-75) » : Pascal au tournant du siècle, à l'époque de la prise de

pouvoir de Louis XIV, au moment où le Soleil du Monarque monte au zénith du ciel européen,

reprendrait un motif de la haute Tradition des Prophètes et des Pères.»42

Le manuscrit comprend une grande enluminure, ouvrant le catalogue des morts de la province, et

qui résume d'âpre manière cette réflexion : l'homme est voué à la mort43. Il faut mourir, telle est

l'inscription  portée  sur  le  crâne  représenté  dans  la  partie  supérieure  d'une  composition  faite

d'ossements où sont inscrites des références aux deux éternités possibles, celle de l'Enfer et celle du

Paradis.  Elle  figure  en  fait  un  miroir,  le  Grand,  admirable  & lugubre  miroir  de  l'inconstance

humaine. De sa bouche sort un phylactère avec l'inscription Hodie mihi, cras tibi [aujourd'hui pour

moi, demain, pour toi]44.

39...Poussière tu es, et à la poussière tu retourneras. Genèse, 3, 19
40...Le vent va au sud, puis tourne au Nord ; il tourne, tourne et reprend ses circuits. Ecclesiaste, 1, 6
41 J'ai vu toutes les œuvres qui se font sous le soleil et voici : tout est vanité et poursuite de vent. Ecclesiaste, 1, 14
42 MARIN L., « Les traverses de la Vanité », Les vanités dans la peinture au XVIIIe siècle, Caen, Musée des beaux-arts, 

1990, p. 21.
43 MS 0275, p 163
44 D'après certains critiques, le mort parle également dans les tableaux très connus du Guerchin (1618) et de Poussin

(1628-1640 et 1638-1640), intitulés « Et in Arcadia ego » : moi aussi, j'ai vécu heureux en Arcadie, et maintenant je
suis mort. Cette interprétation est cependant remise en cause, par exemple par le poète Yves Bonnefoy. Voir à ce
sujet  BONNEFOY Y.,  « Les  bergers  d’Arcadie »,  Dessin,  couleur et  lumière,  Paris,  Mercure  de  France,  1995,  p.
117-147.

19



Sur ce grand miroir apparaissent tous les capucins décédés, cités pour comparaître au jugement de

Dieu. Souvent symbole de l'orgueil humain et de la vanité des désirs, le miroir constitue aussi la

surface lisse et neutre où se reflète l'humaine destinée. Il est ce que l'homme en fait : suivant le

choix fait durant la vie terrestre, et la vie qu'ils auront menée, les frères convoqués au tribunal

céleste  connaîtront  une  éternité  d'enfer  ou  une  éternité  de  gloire.  Présenté  graphiquement  « en

majesté » par B., le choix humain fait également l'objet de métaphores poétiques comme dans les

sonnets suivants :

Deux amours ont basti deux diverses citez, Retourne le miroir vers la voûte azurée
L'amour que l'homme fol à soy-mesme se donne, Le ciel incontinant y sera figuré
Terrestre a maconné les murs de Babylone Devers la terre soit le miroir reviré
N'ayant ses fondemens que sur les vanitez La terre au mesme instant y sera figurée.

Le monde est son espoir : l'orgueil, les voluptez Telle est du feu d'amour la force immodérée
Son bonheur prétendu, sa gloire, et sa couronne, Que le cœur de sa flamme ardemment torturée
Le ciel luy est à rien, ses biens, il abandonne Se transforme aussi tost au sujet désiré,
Posant icy le tout de ses félicitez. Estant en son désir l'ame démesurée.

Mais le fidelle amour qu'à Dieu voue le sage Si tu aimes le ciel céleste tu seras, 
Sur plus seurs fondements a dressé son ouvrage Si tu aimes la terre en terre tu cherras
Dans le ciel, où Dieu seul est recognu pour Roy. Et, de terre vivant, tu deviendras terrestre.

Dieu seul est son désir, son bien, son espérance, Nabuchadenesar pour avoir trop aimé
Son tout, sa gloire seule, et son roc d'asseurance Le monde terrien fut ainsi transformé
Voire jusqu'au mespris et du monde et de soy L'espace de sept ans en animal champestre

20

Grand, admirable et lugubre miroir de 
l'insconstance humaine, MS 0275, p. 163



Pierre de Croix (1539-1614) Jean-Baptiste Chassignet (1671-1635)
tiré du Miroir de l'amour divin45  Le mespris de la vie, sonnet CCLXIV46

Ce miroir  est  posé sur un fond de montagnes  où sont inscrites,  en lettre  presque effacées,  des

citations issues du Nouveau Testament , ayant trait au jugement, et que nous verrons par la suite. Le

châtiment est également présent, plus loin dans le manuscrit, dans la citation extraite du Livre des

Nombres : Descerenduntq[ue] vivi in inferni operti humo & perierunt de medio multitudinis [Et ils

descendirent vivants  au chéol, la terre les recouvrit, et ils disparurent du milieu de l'assemblée.]47

Les autres citations issues de l'Ancien Testament sont plus disséminées, mais relèvent en général de

la plainte de l'homme meurtri :  ainsi  Desolatione desolata est  omnis terra : quia nullus est qui

recogitet corde [Toute la terre est désolée de désolation : sans que personne ne prenne la chose à

coeur]48. C'est également le cas dans la figure représentée infra49, qui unit l'Ancien et le Nouveau

Testament. Elle se trouve en haut de la première page du deuxième catalogue des frères disparus, ce

qui éclaire la mention ils ont esté. Le religieux agenouillé sur le « mont de constance » prononce les

paroles de Job, l'homme juste, qui appelle à son secours ses amis disparus :  Pitié pour moi, pitié,

vous mes amis afin qu'ils intercèdent pour lui. L'homme racheté par la Nouvelle Alliance, et que la

Croix protège dans ses tribulations figurées par le périlleux voyage en mer, est malgré tout terrorisé

par la crainte du jugement.

45 cité  par  CLÉMENT M.,  Une  poétique  de  crise:  poètes  baroques  et  mystiques,  1570-1660,  Paris,  H.  Champion,
coll.« Bibliothèque littéraire de la Renaissance », n˚ 34, 1996, p. 171.

46 Ibid., p. 160.L'épisode indiqué figure dans Daniel, 4, 22.
47 Nombres 16, 33, MS 0275 p. 258
48 Jérémie, 12, 11, cité p. 287. Les dernières citations relèvent plus de la sagesse populaire valorisant l'expérience des

anciens :  Interroga  patrem  tuum,  et  annuntiabit  tibi,  majores  tuos,  et  dicent  tibi.  [Interroge  ton  père,  et  il
t'informera, tes anciens, et ils te le diront]Deutéronome, 32, 7,  cité p. 85,  ou de l'appel à la prudence pour les
orgueilleux Qui considit in divitiis suis corruet : qui se confie en sa richesse, celui-là tombera. Proverbes 11, 28,
cité p. 255

49 MS 0275, p. 164

21

Miserere, MS 0275, p. 164



En regard se trouve une prière de Balthazar : 

Ayez pitié Seigneur, des Ames de nos Frères
Qui sont dans vos prisons, en cuysantes douleurs : 
Deslivrez les grand Dieu, de leurs grandes miseres, 

Exaucez o Iesus nos ardentes clameurs ; 
Mortel que tu es foux de tant t'en faire accroire, 
Tu viendras avec nous, bientost dans le tombeau
Où les vers en rongeant ta chair, et vaine gloire, 
Te rendront plus odieux, que n'est un vermisseau50

Les  âmes  en  prison  peuvent  être  celles  des  frères  disparus  qui  souffrent  au  Purgatoire.  Pour

Balthazar, cependant, la prière peut également concerner les capucins vivant sur terre et qui, comme

lui,  attendent  la  délivrance  de  la  mort,  bienfaisante  aux  âmes  religieuses  mais  redoutable  aux

mondains.

Les citations extraites du Nouveau Testament sont majoritaires dans le document puisqu'elles sont

au nombre de 44, dont ¾ viennent des Évangiles, tandis que les écrits des apôtres constituent le

dernier ¼ , complétée d'une citation extraite de l'Apocalypse. Plus précisément, elles peuvent se

décliner ainsi : 

Les citations extraites de Mathieu sont les plus nombreuses : elles représentent 1/3 de l'ensemble.

Leur teneur générale fait beaucoup référence à l’avènement du Royaume de Dieu, où les valeurs

seront inversées par rapport au monde terrestre :

-  Novissimi  erunt  Primi,  & primi  novissimi.[Les  derniers  seront  les  premiers,  et  les  premiers,
derniers ]51

50 MS 0275, p. 165.
51 Mathieu, 20, 16, cité p. 258

22

Evangile de Luc

Evangile de Matthieu

Evangile de Jean

Epitres de Paul

Epitre de Pierre

Epitre de Jacques

Epitres aux Hébreux

Epitre de Jude

Apocalypse

Evangile de Luc 12
Evangile de Matthieu 16
Evangile de Jean 3
Epitres de Paul 5
Epitre de Pierre 1
Epitre de Jacques 2
Epitres aux Hébreux 3
Epitre de Jude 1
Apocalypse 1



- Qui enim se exaltaverit, humiliabitur [Celui qui s'élève sera abaissé]52

- Confiteor tibi Pater Domine coeli & terrae, quia abscondisti ha(e)c a sapientibus & prudentibus,
& revelasti ea Parvulis[Je te loue, père, seigneur du ciel et de la terre, parce que tu as caché cela
aux sages et aux intelligents, et tu l'as révélé aux enfants.]53

Ce royaume de Dieu, il faut le chercher avec ferveur :

- Quarite primum Regnum Dei, & justitiam ejus : & haec omnia adjicientur vobis. [Cherchez 
d'abord le royaume de Dieu, et sa justice ; et tout vous sera donné en retour]54

Mais la tâche est difficile et semée d'embûches : 

- Multi vocati, pauci electi. [Car il y a beaucoup d'appelés, et peu d'élus]55 
- Arcta via est, quae ducit ad Vitam. [Resserré le chemin qui conduit à la vie]56

 

Si quelqu'un veut marcher à ma suite, qu'il renonce à lui-même, qu'il prenne sa croix et qu'il me

suive (Mat. 16, 24).  Cette parole du Christ se trouve figurée sur cette  enluminure où un capucin

52 Mathieu, 23, 12, cité p. 244
53 Mathieu, 11, 25 cité p. 256
54 Mathieu 6, 33 cité p. 287
55 Mathieu 20, 16, cité deux fois, p. 19 et p. 20
56 Mathieu, 4, 14, cité p. 20

23

Portement de croix, MS 0275, p. 20



marche sur ce qui ressemble à des chardons (peut-être même distingue-t-on une feuille d'ortie) tout

en portant la croix de la Passion. Les épines font aussi saigner sa tête et ses mains. Nous verrons

plus loin la symbolique de ces végétaux.

Cette représentation d'un religieux portant la croix de la Passion est à replacer dans le temps long

découlant d'abord de la montée du Christ au calvaire, puis de la légende de l'Invention de la vraie

croix, en 326, par Hélène, mère de l'impératrice Constantin57. A la suite de cette découverte, des

pèlerinages ont lieu dès le Ve siècle58. Peu à peu se reconstitue la « via sacra » du prétoire de Pilate

au Golgotha. A partir de 1337, les franciscains, installés à Jérusalem, deviennent les gardiens du

Saint Sépulcre et reprennent ce trajet59 : ce sont les premiers concepteurs du chemin de croix. 

Dans un cœur enflammé par l'amour de Dieu figure la mention  Cor contritu(m) non despicies,

D(omi)ne.  [Tu  ne  méprises  pas,  Seigneur,  un  cœur  contrit]  tirée  du  psaume  50.  On  y  trouve

également l'inscription en vers : 

« Si nous voulons aller au ciel en asseurance
Nous devons tous choisir le chemin épineux
Et porter la croix, & au cœur la souffrance, 

Sinon n'espérons pas aller jamais aux cieux »

complétée par la phrase issue de l'Évangile selon  saint  Mathieu :  Arcta via est,  qua(e) ducit  ad

vitam (Mat. 7, 14) : La route est dure, qui conduit à la vie,et, dans un cartouche : 

Patir, & gémir, 
prier & pleurer, 
Ne dire mot , & 
passer pour idiot

sont d'un F. mineur
les Armes

& le bonheur 

On y retrouve l'idéal d'extrême humilité franciscaine, où une valeur humaine comme l'intelligence

n'est pas prise en compte. Car dans le Royaume de Dieu, ce sont les petits qui l'emportent60.

Et les élus sont peu nombreux : Multi vocati, pauci electi tiré là encore de Mathieu (20, 16) à propos

57 L'ensemble de la légende est illustré à Arezzo par .Piero della Francesca.
58 Voir par  exemple  ÉGÉRIE,  MARAVAL P.,  ed Journal de voyage :  itinéraire,  Paris,  les Éd. du Cerf,  coll.« Sources

chrétiennes », n˚ 296, 1982,  p. 281-290.  On  y  trouve un témoignage sur la vie liturgique à Jérusalem vers 400,
notamment celle qui a lieu pendant la semaine sainte (la « grande semaine »).

59 BAUD P., Chemin de croix: les origines d’une dévotion populaire, Paris, Mediaspaul, 1995, p. 50 et sv., et 72 et sv.
60 Saint  François vend les  marchandises et  le cheval de son père,  et  traverse nu la ville  d'Assise.  A l'époque de

Balthazar, les Exercices spirituels d'Ignace de Loyola (3e degré d'humilité) disent :  afin d'imiter le Christ notre
Seigneur et de lui ressembler davantage, je veux et je choisis la pauvreté avec le Christ pauvre plutôt que les
richesses, les humiliations avec le Christ humilié plutôt que les honneurs, et je préfère être regardé comme un sot et
un fou pour le Christ, qui le premier a passé pour tel, que comme un sage et un prudent dans ce monde. Voir à ce
sujet  l'article  « Fous  pour  le  Christ »  dans  VILLER M.,  CAVALLERA F.,  et  GUIBERT J.  de  (dir.),  Dictionnaire  de
spiritualité ascétique et mystique: doctrine et histoire, Paris, France, Beauchesne, 1932-1995, 21 vol., Vol. V, col.
761-770 

24



des ouvriers de la vigne ou de Mathieu (22, 14) à propos des invités aux noces royales. 

L'image fait  aussi  référence,  de manière implicite, à la Genèse :  après que l'homme a voulu se

rendre semblable à Dieu, celui-ci le punit en l'expulsant du Paradis terrestre. Désormais, le sol  te

produira des épines et des chardons.61 Une image riche, donc, en références mêlant l'Ancien et le

Nouveau Testament, et faisant toutes état de la chute de l'homme et de la difficulté à réintégrer l'état

primordial en suivant le Christ, nouvel Adam. 

On trouve ensuite les citations tirées  de Luc,  dont certaines, après l'Annonciation62,  laissent un

espoir à l'homme religieux qui fera preuve de constance dans son dessein de suivre le Christ : 

-  In  patientia  vesta  possidebitis  animas  vestras.  [car  c'est  dans  votre  persévérance  que  vous
gagnerez vos ames]63

- Vos estis qui permansistis mecu(m) in tentationib(us) meis ; et ego dispono vobis... ut edatis et
bibatis super mensa mea in regno meo. [Vous êtes, vous, ceux qui sont demeurés constamment avec
moi dans mes épreuves ; et moi je dispose pour vous... pour que vous mangiez et buviez à ma table
en mon royaume.]64

Mais  on  retrouve à  deux  reprises  l'inversion  des  valeurs  humaines  exprimées  dans  Matthieu  à

travers la parabole du pauvre Lazare, qui évoque de nouveau le jour du jugement : 

- Homo dives  invidebatur  purpura  & bysso,  & epultabatur  quotidie  splendide  mortuus  est,  &
sepultus est in inferno. Lazarus, cupiens satirari de mitis quae cadebant de mensa divitis, nemo illi
dabat mortuus est, & ab angelis elevatus est in sinu Abrahamae. [Il y avait un homme riche qui se
revêtait de pourpre et de lin fin et festoyait chaque jour splendidement, mourut, et fut enseveli en
enfer. Lazare, désireux de se rassasier des miettes qui tombaient de la table du riche, est mort, et a
été élevé par les anges dans le sein d'Abraham.]65 
-  Fili  recordare  quia  recepisti  bona  in  vita  tua,  &  Lazareus  similiter  mala,  nunc  autem  hic
consolatur, tu vero cruciaris. [Mon enfant, souviens toi que tu as recu des biens dans ta vie, et
Lazare pareillement des maux ; maintenant, ici, il est consolé, et toi tu es tourmenté.]66

On  retrouve  cette  préoccupation  du  jugement  dans  d'autres  citations  extraites  cette  fois  de

différentes épîtres et de l'Apocalypse de Jean :

-  Omnes nos manifestari oportet ante Tribunal Christi, ut referat unusquisq(ue) propria corporis,
prout gessit, sive bonu(m), sive malu(m). [Car il faut que nous soyons mis  à découvert devant le
Tribunal du Christ, pour que chacun recouvre ce qu'il aura fait étant dans son corps, soit en bien,
soit en mal.]67

- Ecce venio Christus. [Voici, moi, le Christ, je viens]68

61 Genèse 3, 17-18
62 Luc, 1, 28
63 Luc, 21, 19, cité 2 fois, p. 253 et 272
64 Luc, 22, 28-30, cité 2 fois, p. 21 et p. 263
65 Luc, 16-19, cité p. 288
66 Luc, 16, 25, cité p. 256.
67  Paul, Corinthiens 2, 5, 10, cité p. 43.
68 Hébreux, 10, 7, cité p. 163.

25



-  Statutum est  hominibus semet mori, post hoc autem judicium. [Il est  réservé aux hommes de
mourir une seule fois, après quoi c'est le jugement]69

- Agite Divites, plorate ululantes in miseriis vestris & c[aetera]. [A vous maintenant, les riches !
Pleurez et hurlez à cause des malheurs qui viennent sur vous]70

- Merces mea mecum est [Mon salaire est avec moi]71

Ce  jugement  qui  suscite  une  véritable  terreur,  comment  faire  en  sorte  qu'il  soit  favorable  à

l'homme ? Il s'agit de rejeter radicalement le péché.

I 1 b   Le rejet du péché   et l'amour de Dieu  

Les mystiques de cette période proposent des méthodes qui peuvent différer légèrement, mais se

basent sur des principes en grande partie semblables. L'une des plus connues et des plus concrètes

est  celle  établie  par  le  jésuite  Ignace  de  Loyola  dans  ses  Exercices  spirituels ,  qui  prévoit  un

parcours du croyant de la nuit du péché vers la lumière de la Résurrection, encore en usage de nos

jours. La première semaine,  qui constitue le préalable indispensable à cette progression, consiste

entièrement dans le rejet du péché, avec cinq exercices de méditation, dont le dernier s'applique

particulièrement à l'enfer. On peut mesurer à quel point il est fait appel à l'imagination, pour générer

la crainte chez le fidèle : 

Premier préambule : voir par le regard de l'imagination, la longueur, la largeur et la profondeur de
l'enfer. 
Deuxième préambule : demander le sentiment de la souffrance intérieure qu'endurent les damnés.
Si j'oublie l'amour du Seigneur, qu'au moins la crainte me retienne. 
Premier point     :   par le regard, voir les feux immenses
Deuxième point     : par l’ouïe, entendre les hurlements des damnés
Troisième point     : par l'odorat, sentir la fumée acre, les les émanations de soufre, les odeurs de
pourriture
Quatrième point     : par le goût, sentir l'amertume des larmes, la tristesse et le ver de la conscience 
Cinquième point     : par le toucher, imaginer les brûlures ressenties par les damnés. 
Colloque     : ces ames en enfer ont vécu avant, pendant et après son avénement. Rendre graces au
seigneur de ne pas y figurer. Remercier de la tendresse et de la miséricorde, terminer par Notre
Père. 

Toute la semaine, le premier exercice à minuit, le second au lever, le troisième avant le repas, le
quatrième après, le cinquième avant le repas du soir. Tous les faire chaque jour72. 

Les Exercices spirituels reprennent, de manière particulièrement structurée, des principes propres à

toute religion. Avant le christianisme, le platonisme recommande de se libérer des passions. Les

néo-platoniciens  Clément  d'Alexandrie  et  Origène influencent  les Pères  cappadociens,  Basile  de

69 Hébreux 9, 27, cité p. 163
70 Jacques, 5, 1, cité p. 255
71 Apocalypse, 22, 12, p. 163
72 IGNACE DE LOYOLA,. ed. par SMETS A, et. ALDUNATE C, Exercices spirituels, Versailles, Saint-Paul, 2002, p. 50 et sv.

26



Césarée, Grégoire de Nazianze et Grégoire de Nysse. Jean Climaque développe en Orient l'image

de la montée de l'échelle symbolisant les degrés de l'ascension mystique. En Occident, les progrès

de l'âme sont théorisés au XIIIe siècle dans la Triple Voie du franciscain saint Bonaventure. Il s'agit

d'un condensé de la spiritualité bonaventurienne, très influencé par le renouveau monastique du

XIIe  siècle,  et  destiné  à  permettre  l'accroissement  hiérarchique  de  la  relation  entre  les  trois

personnes de la Trinité et l'homme. Cette vision du monde sous le prisme de la Trinité se retrouve

dans les trois sens donnés à l'Écriture (moral, allégorique et anagogique) auxquels répond le triple

acte  de  purification  conduisant  à  la  paix,  d'illumination  conduisant  à  la  vérité,  de  perfection

conduisant à la charité73. C'est la triple voie, la voie purgative qui consiste dans l'éloignement du

péché, la voie illuminative qui consiste dans l'imitation du Christ, la voie unitive qui consiste dans

l'accueil de l'Epoux74.

En principe, la voie purgative convient aux commençants, la voie illuminative aux progressants, et

la voie unitive aux parfaits. Les voies correspondent donc à des degrés. Mais il existe des allers-

retours entre les différents états : le commençant peut connaître l'union par la grâce, et le parfait

retomber dans le péché75. C'est pourquoi Bonaventure préfère inclure la triple voie dans les trois

étapes  qui,  à  partir  de  la  lecture  de  l'Écriture  sainte,  permettent  de  se  rapprocher  de  Dieu :  la

méditation,  ou  lectio  divina,  l'oraison  constituée  de  la  déploration  de  ses  propres  péchés,  de

l'imploration  de  la  miséricorde  divine  et  de  l'adoration  de  la  majesté  de  Dieu,  et  enfin  la

contemplation. 

C'est à saint Bonaventure que se réfère Balthazar vers la fin du manuscrit :

C'est icy que le bon, & dévot Goutteux purge son ame des Péchez suyvants, & l'orne des riches
vertus contraires à ces monstres. Puis la dore des vertus éminentes, & théologales, & dans cet
estat, elle souspire ardemment après une heureuse mort, Pour entrer dans la béatitude glorieuse, &
iouissance  ioyeuse  de  son  Dieu,  vivant  (en  attendant  ce  final  bonheur)  paisiblement  dans  la
solitude religieuse des fruicts de la vie Purgative, de l'illuminative, & de l'unitive 76..
La vie purgative chasse les pechez de l'ame, & y introduict les belles vertus contraires. 
1 De la Superbe, & Humilité...
2 De l'Avarice, & Charité ou largesse
3 De la Luxure, & Chasteté
4 De l'Envie, & Benignité,
5 De la Gourmandise, & tempera(n)ce
6 De l'Ire, ou Colère, & de la Patience
7 De la Paresse, ou Devotion, & Dilligence

73 Voir à ce sujet la préface de BONAVENTURE DE BAGNOREGIO, La triple voie, Paris, les Éd. franciscaines, 1998, p. 9-16.
74 Ibid., p. 44.
75 DERVILLE A., RAYEZ A., et SOLIGNAC A. , Dictionnaire de spiritualité ascétique et mystique..., Paris, Beauchesne, 

1975, T. 16, col. 1200-1215.
76 MS 0275, p. 275. 

27



On retrouve dans cette liste celle des sept péchés capitaux, c'est-à-dire ceux donnant naissance à

tous les autres, établie par saint Thomas d'Aquin dans sa Somme théologique (question 84, Prima

secundae)77 

Chacun des péchés considérés fait l'objet de quelques vers où il est contrebalancé par une vertu qui

peut bien sûr être mise en œuvre au sein du couvent, mais les vertus imaginées par saint Thomas

sont celles que Balthazar évoque un peu plus loin, lorsqu'il est question de la vie illuminative, qui

consiste dans la fréquente production des actes de vraye contrition,  de Foy, d'Espérance et  de

charité78.  Une fois en effet évacués les péchés, la voie illuminative s'ouvre au croyant, non par

crainte du châtiment divin (c'est ce qu'on appelle l'attrition), mais par un parfait repentir généré par 

l'amour de Dieu, la contrition79.

Mon Dieu par pur amour, sans crainte de l'enfer,
Ny sans desir du ciel, i'abbhorre mes offences ;
Ie vous en crye pardon, & veux m'en amender ;

Iesus l'a mérité, par toutes ses souffrances. 
I'espère ce pardon, par les très purs mérites, 
de IESUS mon sauveur, votre fils bien-aymé, 
Vous l'avez accordé, à tant de bons Hermites,
O Dieu donnez le aussy à ce pauvre enfermé. 

Cet acte  de contrition est  suivi  des  actes  de foi,  d'espérance et  de charité,  qualifiées  de vertus

théologales car elles lient l'homme à Dieu.  Balthazar consacre à chacune un petit  quatrain qu'il

distingue par une accolade. 

77  THOMAS D'AQUIN, Somme théologique. Tome 2, traduit par Aimon-Marie Roguet, Paris, Les éditions du Cerf, 1984,
     p. 528-532. Il donne à la paresse le nom d'acédie, qui correspond à une paresse spirituelle .
78 MS 0275, p. 277
79 Ces points ont été étudiés lors au concile de Trente, lors de la session du 25 novembre 1551. Le définition de la

contrition, lors du Concile, est la suivante : La contrition est une douleur & une détestation des péchés que l'on a
commis, jointe à la volonté de l'en plus commettre à l'avenir . Le catéchisme du concile de Trente, Desprez, 1673,
p. 305.Sur le concile de Trente, voir TALLON A., Le concile de Trente, Paris, France, Éd. du Cerf, 2000. La différence
entre attrition et contrition est détaillée par Bernardin de Paris, un capucin contemporain de Balthazar : La premiere
se nomme Attrition, qui a pour objet Dieu, qu'elle regarde comme son iuge offensé & irrité, & le pénitent dans la
crainte de sa justice qui le veut punir en le privant du Ciel, & le condamnant aux peines de l'Enfer, tout craintif &
tremblant il veut l'adoucir par ses pleurs, ses gemissements et sa douleur, qui a pour sujet le cœur qu'elle brise &
met en pièce, car ce mot d'Attrition signifie rompre & briser. Cette douleur n'est pas accompagnée de la charité
parfaite  qui chasse toute crainte,  elle  est  encore dans des mouvemens, estant unie avec  la confession elle est
suffisante pour recevoir la grace de l'absolution, c'est la douleur des ames un peu interessées qui ne sont pas
encore dans les mouvemens du pur amour.
La seconde douleur se nomme contrition, pour objet elle a Dieu en sa majesté outragée, en sa bonté offensée, &
par des mouvemens d'un pur amour elle pleure, elle gemit, & a regret d'avoir offencé une bonté si aymable, & c'est
ce seul motif qui anime le parfait pénitent à la confession de ses pechez  : l'effet que cette douleur opère dans le
cœur, c'est de le fondre & le mettre en poudre, c'est ce que signifie ce mot, Contrition.  BERNARDIN DE PARIS,  Le
parfait novice instruit des voyes qu’il doit tenir pour arriver à la perfection de son estat , A Paris, chez la vefve (sic)
Denys Thierry, M. DC. LXVIII., p. 119.

28



Sans nullement douter, je croy ce que l'Eglise, 
Catholicque et Romaine, enseigne à ses enfans, 
Parce que Dieu l'a dit, & quiconque mesprise
Un point de tout cela, mérite un feu bruslant. 

IESUS Christ a payé, vrayment pour mes pechez, 
Et en toute rigueur, pour toutes mes offences, 
En luy seul donc i'espere, & qu'estant destaché

De ce mien corps pesant, finiront mes souffrances. 
Dieu que vous estes bon, sainct, parfait, & très sage, 

Pour vous seul ie vous ayme, O Dieu de tout mon cœur,
Et pour l'amour de vous, mon Prochain plus sauvage, 

Luy voulant comme à moy, un éternel bonheur80. 

Ces actes de foi, d'espérance et de charité font en tout premier lieu référence à la première Epître

aux Corinthiens de saint Paul :  Quand je parlerais les langues des homme et des anges, si je n'ai

pas la charité, je suis comme un airain sonnant ou une cymbale retentissante. Et quand j'aurais le

don de prophétie, que je connaîtrais tous les mystères et toute la science ; quand j'aurais toute la

foi, au point de transporter des montagnes, si je n'ai point la charité, je ne suis rien. Et quand je

distribuerais tous mes biens pour la nourriture des pauvres, quand je livrerais mon corps pour être

brûlé, si je n'ai pas la charité, cela ne me sert de rien [.... ]Au temps présent demeurent bien la foi,

l'espérance, la charité ; mais le plus grand d'entre eux est la charité81.  Cette lettre a été l'objet de

très nombreux commentaires dont, là aussi, de Thomas d'Aquin82. 

Enfin, Balthazar évoque la Vie unitive,  qui consiste dans une continuelle, & actuelle présence de

Dieu, envers lequel l'ame Amante produict les actes d'amour suyvants : 1 de complaisance, 2 de

bienveillance, 3 d'aspiration, 4 d'appréciation, 5 de douleur, ou contrition 6 de concupiscence 7 de

conformité 8 d'uniformité 9 de confiance parfaicte en Dieu, fondée sur les 4 bases inesbranlables

de la sagesse, puissance, bonté & misericorde infinie de Dieu83. 

L'allusion à ces différents « actes d'amour » résumés par B., et qu'il illustre chaque fois par un petit

quatrain,  peut  provenir  de  différentes  sources  dont  aucune  n'a  été  identifiée  comme  la  seule

possible. Parmi les écrits contemporains ayant trait à l'amour divin se trouve  Le Palais d'amour

divin de Jesus et de l'ame chrétienne, du capucin Laurent de Paris, publié en 160284. Compte tenu

du principe bonaventurien des trois voies, il présente comme étapes vers le chemin de la perfection

80 Ibid., p. 277
81 PAUL, 1e Epitre aux Corinthiens, chap.13.
82 THOMAS D’AQUIN, Somme théologique, op. cit., p. 377-380. Il a également écrit le commentaire de cette épître. Voir 

THOMAS D’AQUIN, et DAHAN G., INTROD.,Commentaire de la première épître aux Corinthiens, Paris, France, Éd. du 
Cerf, 2002.

83 MS 0275, p. 277.
84 Avec au moins 4 rééditions, en 1603, 1614, 1622 et 1626. DERVILLE A.& al., Dictionnaire de spiritualité ascétique 

et mystique..., op. Cit., T. 9, col. 406-415.

29



« toute sa doctrine,  qui  va de la  purgation des  péchés à l'union sans différence ;  de l'amour de

concupiscence et de complaisance à l'amour de bienveillance, et jusqu'à sa forme pure, c'est-à-dire

désintéressée, gratuite ; de la dévotion active et industrieuse à la mystique contemplative et unitive,

d'essence passive»85. Il a pu inspirer François de Sales qui vulgarise ces notions pour un large public

dépassant  largement  les  seuls  religieux,  dans  le  Traité  de  l'Amour  de  Dieu.  Ainsi,  l'amour  de

complaisance :

Approuvant  le  bien  que  nous  voyons en  Dieu,  et  nous  réjouissant  d'icelui,  nous  faisons  l'acte

d'amour que l'on appelle complaisance, car nous nous plaisons du plaisir divin infiniment plus que

du nôtre propre : c'est cet amour qui donnait tant de contentement aux saints quand ils pouvaient

raconter les perfections de leur Bien -aimé, et qui leur faisait prononcer avec tant de suavité que

Dieu était Dieu86. C'est ce que Balthazar traduit par : 

Ie vous ayme o mon Dieu, d'amour de complaisance, 
Me reiouyssant de cœur, de vous voir si glorieux, 

Si riche, si puissant, & dedans l'abondance, 
Des biens de l'univers, & le Seigneur des cieux.

L'amour de bienveillance, quant à lui, est dans l'absolu impossible : nous ne pouvons désirer aucun

bien à Dieu, parce que sa bonté est infiniment plus parfaite que nous ne saurions désirer ni penser

[….]mais si ce désir était possible, ô Divinité infinie, ô Infinité divine, mon ame voudrait être ce

désir et n'être rien autre que cela87. Il ne semble donc pas être question, ici, d'un quelconque rapport

avec le péché, auquel revient cependant Balthazar dans le quatrain suivant :

De l'amour bienveillant ie vous ayme Seigneur
Et voudrois icy-bas, provocquer tous les hommes, 

A quitter le péché, pour vous aymer de cœur, 
Et que fust aboli, le péché de la pomme88. 

Comment le désir de louer Dieu nous fait aspirer au ciel :  c'est le titre du Livre V, chapitre X,du

Traité de l'Amour divin : François de Sales y donne l'exemple de saint François qui, du fait des

85 Ibid., col. 409.
86 FRANÇOIS DE SALES, ed.par DEVOS R, et RAVIER A., Introduction à la vie dévote Traité de l’amour de Dieu Entretiens

spirituels, Nouv. éd., Paris, Gallimard, coll.« Bibliothèque de la Pléiade », n˚ 212, 1986, p. 566.
87 Ibid., p. 584.
88 MS 0275, p. 278

30



élans de son âme vers Dieu qui aspire à gagner le ciel, meurt de ce désir de rejoindre la divinité 89. 

L'amour aspiratif, a tous momens m'excite, 
Au desir d'aller voir, dans le ciel vos grandeurs, 
Ouy mon Dieu cet amour, incessamment m'incite,

D'aller en Paradis adorer vos splendeurs

Tirez mon ame de prison, c'est aussi ce que demande à Dieu, Balthazar, en reprenant le psaume

CXL1, 8 : 

Tyrez, Seigneur, tyrez mon ame de prison,
Afin qu'elle aille au ciel célébrer vos louanges, 

Et d'un cœur plein d'amour, confesser votre nom,
C'est le désir des Saints, et de tous les bons Anges. 

Cette aspiration au ciel se retrouve également dans la formule Cupio dissolvi et esse cum Christo90,

très fréquente alors, qui peut certes être traduite par J'ai le désir de m'en retourner pour être avec le

Christ,  mais l'idée de dissolution qu'elle comprend a pu donner lieu à des interprétations comme

celles de l'éloge du suicide.

Le livre VIII du Traité de l'amour de Dieu est quant à lui consacré à l'amour de conformité « par

lequel nous unissons notre volonté à celle de Dieu qui nous est signifiée par ses commandements,

conseils et inspirations91 Mais le livre IX fait état de l'amour de soumission par lequel notre volonté

s'unit au bon plaisir de Dieu, ce qui ne correspond pas à la classification opérée par Balthazar92. Il

est  donc  bien  difficile  de  lui  trouver  une  source  unique,  celle-ci  consistant  peut-être  en  un

enseignement  donné lors de la formation religieuse assurée par les lecteurs désignés pour cette

charge. Si l'on adopte l'hypothèse que le manuscrit est bien une commande destinée à redonner aux

nouveaux entrants les bases de la profession de foi capucine, on peut raisonnablement l'envisager. 

Et les différentes étapes sont le préalable de l'union à Dieu, symbolisé par l'image du soleil.

89 FRANÇOIS DE SALES, ed.par DEVOS R, et RAVIER A, Introduction à la vie dévote Traité de l’amour de Dieu Entretiens
spirituels,  op. cit., p. 594-596.D'après saint François de Sales, François d'Assise meurt en prononçant le psaume
« Tirez  mon âme  de  prison ».  Ce que  ne  mentionne  aucune des  deux  vies  de  saint  François  par  Thomas  de
Celano.THOMAS DE CELANO, Les Vies de saint Francois d’Assise: Vie du bienheureux Francois, Légende de choeur,
Légende ombrienne, Mémorial dans le désir de l’ame, Paris, Éd. franciscaines Éd. du Cerf, 2009, ni p. 317, ni p.
613.

90 Paul, Philippiens, 1, 23
91 FRANÇOIS DE SALES,  DEVOS R,  et  RAVIER A,  Introduction  à  la  vie  dévote  Traité  de  l’amour  de  Dieu  Entretiens

spirituels, op. cit., p. 713-755.
92 D'autres écrits ayant trait à l'amour divin peuvent l'avoir inspiré, comme  YVES DE PARIS,  Les progrès de l’amour

divin, Thierry, 1643.ou CONSTANTIN DE BARBANSON, Secrets sentiers de l’amour divin, Huré, 1649.

31



I 2 Dieu et ses saints, au centre d'une vie nouvelle

I 2 a   Le Soleil dans tous ses états  

La métaphore du Christ Soleil revient à plusieurs reprises au tout début du manuscrit :  le salut de

l'ange à sa mère Marie, pleine de grâce, constitue l'aurore du soleil levant, qui se voile derrière les

nuages, soleil  levant que célèbre le capucin en prière,  en lui  rendant gloire pour l'éternité93,  qui

apparaît ensuite dans toute la magnificence de son zénith (le soleil dans son midy) et termine son

parcours en restant, lors de la crucifixion, le Soleil couchant. Si l'on pense inévitablement, pour un

auteur appartenant à la famille franciscaine, au Cantique des créatures de saint François, pour ce

dernier le soleil fait partie de la création divine, mais il représente la divinité94. Pour B., le Christ

93   Regi saeculorum immortali et invisibili  Soli Deo Honor et gloria in saecula saeculorum[ Au roi des siècles,
incorruptible, invisible, seul Dieu, honneur et gloire pour les siècles des siècles] 1e Epitre de paul à Timothée,1, 17 
94 Loué sois-tu, mon Seigneur, par toutes tes créatures
       Spécialement messire le frère Soleil,
       Lequel est jour, et Tu nous illumines par lui 
       Et lui est beau et rayonnant par grande splendeur,

32

Le soleil dans son Midy, MS 0275, p. 15



lui-même le dit : « Je suis la lumière du monde ». C'est pourquoi le lumineux soleil épandant ses

rayons sur la Province de Bretagne est entouré de ces mots : Ego sum lux mundi. Qui sequitur me,

non ambulat in tenebris, sed habebit lumen vitae. (Ioa. 8)95. La poésie religieuse reprend comme B.,

par cette métaphore du soleil, les divers états de Dieu fait homme : ainsi Lazare de Selve96 :

Tu es ô mon Sauveur, lumiere de lumiere, 
Du père la splendeur dés toute éternité

Et la sainte lueur de ta divinité
Est des anges l'object, & clarté singuliere.

Tu es le vray flambeau du monde elementaire
Auteur, & créateur de la double clarté

Qui luyt pendant le jour, & en l'obscurité :
Tu es le vrai phanal de l'humaine misere

Soleil, qui fut voilé en l'incarnation
Eclipsé en ta mort, & en ta passion

En qui ressuscité, toute lumière abonde, 

O soleil des humains, de rayons couronné
De graces, de vertus, de gloire environné, 
Tu te dis à bon droict la lumiere du monde. 

Le soleil est très tôt christianisé par les Pères de l'Église, par exemple par Clément d'Alexandrie :

Le Christ est le soleil de justice qui, passant partout dans sa chevauchée, visite également toute

l'humanité, imitant son père qui fait lever sur tous les hommes son soleil... C'est lui qui a changé le

couchant en Orient, qui a crucifié la mort à la vie, qui a arraché l'homme à la perdition et l'a

rattaché au firmament. C'est lui qui a transplanté la corruption dans l'incorruptibilité et changé la

terre en cieux97 .

B. se fait ainsi le porte-parole de Bérulle, l'une des figures phares de l'école de spiritualité française

et qui,  au moment même où l'Église condamne Galilée,  développe un théocentrisme axé sur le

Christ : Un excellent esprit de ce siècle » (en marge, Nicolaus Copernicus) a voulu maintenir que le

soleil  est  au  centre  du  monde,  et  non  pas  la  terre ;  qu'il  est  immobile,  et  que  la  terre,

proportionnellement à sa figure ronde, se meut au regard du soleil... Cette opinion nouvelle, peu

suivie en la science des astres, est utile et doit être suivie en la science du salut98.

       De toi, Très-Haut, il porte signification. DALARUN J., Le cantique de Frère Soleil, Paris, Alma, 2014, p. 11.
95 Je suis la lumière du monde. Celui qui me suit ne restera pas dans les ténèbres, mais il aura la lumière de la vie  .

Jean, 8, 12. Bible Osty p. 227.
96 Sur ces paroles : Je suis la Lumiere du Monde [1607] in SELVE L. de, Les œuvres spirituelles sur les Evangiles des

jours de caresme et sur les festes de l’année, Librairie Droz, 1983, p. 70.
97 CLÉMENT D’ALEXANDRIE,  Le  protreptique,  2e  édition  revue et  augmentée  du  texte  grec,  Paris,  les  Éd.  du  Cerf,

coll.« Sources chrétiennes », n˚ 2, 1949, p.114 
98 Cité par  BREMOND H.,  Histoire littéraire du sentiment religieux en France, depuis la fin des guerres de religion

jusqu’à nos jours: la conquête mystique (1590-1620), Paris, Bloud et Gay, 1923, p. 24.

33



La thématique du Soleil divin est alors si répandue, par exemple dans les frontispices ou pages de

titre d'ouvrages de piété que B. a certainement eus entre les mains, qu'il est difficile d'en tirer une

seule influence possible pour la confection de la grande enluminure :  Sum lux mundi est tiré de

l'Evangile de Jean, mais constitue également la première phrase de l'Imitation de Jesus-Christ, issue

de la devotio moderna mais constituant le plus grand succès de l'édition à l'époque moderne après la

Bible99. 

Nombres d'éditions, au premier XVIIe siècle, sont ornées de ce soleil100. Le motif est repris dans

d'autres ouvrages lus alors : ainsi, le Christ-Soleil constitue l'inspiration de François de Sales dans

un frontispice de l'une des multiples éditions de l'Introduction à la vie dévote101. Ou encore, dans le

manuel d'ascèse chrétienne du capucin anglais Benoit de Canfield La Regle de perfection réduite au

seul point de la volonté divine, dont le frontispice de la première édition comprend le soleil (Dieu)

et trois degrés : vie active, contemplation, suréminence. Plus l'âme remplit les devoirs de son degré,

plus elle s'approche du soleil102.

La  signification  de  ce  soleil  est  renforcée  par  les  trois  lettres  IHS.  Il  s'agit,  à  l'origine,  des  2

premières lettres IH (I, Iota et H, Eta) du nom de Jesus, et la dernière S (Sigma). Le H du milieu

s'écrivant souvent en minuscules, le petit trait d'abréviation sur la ligne verticale est souvent devenu

une croix. Ce monogramme a été développé par saint Bernardin de Sienne (1380-1444), célèbre

prédicateur franciscain qui parvient à le faire adopter entouré d'un soleil comme armoiries de la

ville de Sienne. Il se sert lors de ses prêches de tablettes avec lesquelles il enseigne à la foule 103. Les

jésuites, par la suite, popularisent ces trois lettres en leur donnant un autre sens, Iesu Hominum

Salvator, Jésus Sauveur des Hommes.

Le motif  dessiné par  Balthazar  est  de  plus  complété  par  un œil  occupant  la  place  de  la  barre

transversale de la lettre centrale. Cet œil ouvert, plus que le regard de Dieu, peut signifier l'attention

portées aux choses divines104.

99 DELAVEAU M., SORDET, Y. et de BROGLIE G. , Un succès de librairie européen: l’« Imitatio Christi » 1470-1850, Paris, 
Bibliothèque Mazarine : Éd. des Cendres, 2012.

100 C'est par exemple le cas de L’Imitation de Jésus-Christ, traduite en vers francais par P. Corneille, traduit par Pierre
CORNEILLE, Imprimé à Rouen, par L. Maurry, pour L. Ballard, 1658.

101 FRANC ̧OIS DE SALES, Introduction à la vie dévote, Lyon, Ve Cl. Rigaud, 1630.
102 BREMOND H.,  L’invasion mystique: 1590-1620, Paris, A. Colin, coll.« Histoire littéraire du sentiment religieux en

France », n˚ 2, 1967 (1930), p. 160-161.
103 Ainsi sur un tableau du XVIe siècle conservé au château de Langeais.
104 Ainsi dans l'Epitre aux éphésiens, I, 17-20 : « Que le Dieu de NS JC, le Père de gloire, vous donne un esprit de
sagesse et de révélation qui vous le fasse connaître ; qu'il illumine les yeux de votre cœur, pour que vous sachiez quelle
espérance vous ouvre son appel, quelle est la richesse de la gloire dont il vous fait hériter parmi les saints et quelle est
l'extraordinaire grandeur de sa puissance envers nous les croyants, selon la vigueur agissante de sa force.  

34

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Saint_bernardin_de_sienne_Langeais.JPG?uselang=fr


Cette iconographie déjà complexe du soleil s'enrichit ici des noms donnés à ses rayons :  les trois

premiers représentent la Trinité, Père, Fils et Saint Esprit, qui indique la route à suivre. 

Les autres rayons sont les  29 couvents capucins de Bretagne,  classés par ordre chronologique de

fondation (le premier est Nantes, le dernier Audierne) et qui brillent sur tous les habitants de la

Province, sans en excepter aucun105. L'éclat divin est présent également dans les noms de religion :

nous trouvons ainsi dans le catalogue 6 Emmanuel, 1 Emmanuel-François, 6 Pascal, et 1 Noël. Mais

bien entendu, le soleil du Christ est présent, chaque jour de la vie de B., dans le Saint-Sacrement

exposé dans l'ostensoir, qui prend également le nom de Soleil, et dans l'hostie au-dessus du calice

dans la crucifixion que Balthazar titre Soleil couchant106. 

Plusieurs enluminures pleine page, dans le manuscrit, ont comme élément central la croix : après

une préfiguration du sacrifice du Christ par la figure de l'agneau, puis par le portement de croix de

la page 20, on le voit représenté dans la crucifixion de la p. 21. La passion du Christ, sa mort et son

ensevelissement sont au centre de la spiritualité de cette époque, et ce même chez les laïcs. Que ce

soit sous une forme poétique ou picturale, « les analogies les plus fécondes jaillissent de la lecture

parallèle des deux Testaments. L'ancienne Alliance revêt sa signification définitive à la lumière de

l'Incarnation.  La  Passion,  surtout,  s'impose  comme le  centre  de  gravité,  le  moment  pivotal  où

aboutit toute révélation antérieure et d'où rayonne une vision neuve des choses. Le Christ est le

nouvel Adam ; à l'ombre de la Croix se profilent l'arbre d'Éden, l'échelle de Jacob, les signes sans

nombre du châtiment et  de la grâce »107.  En témoignent par exemple les Théorèmes de Jean de

Laceppède,  magistrat  catholique,  suite  de sonnets  constituant  une magnifique méditation sur la

passion du Christ108. A plus forte raison est-elle présente chez les franciscains, et particulièrement

105 Le bas de l'image comprend une citation de l'Epitre aux colossiens, 3,  25  Non est personaru(m) acceptio apud
Deu(m) : il n'y a pas de partialité auprès de Dieu, ce que B. traduit par : Ce soleil bien fait à tous, et sans acception il
jette sa lumière.
106 MS 0275, p. 21.
107 JEANNERET M. et  CAVE,  T. Métamorphoses  spirituelles:  anthologie de la poésie religieuse francaise,  1570-1630,

Paris, J. Corti, 1972, p. 24.
108 Le premier de ces sonnets reprend la dimension épique de l'Enéide : 
      Je chante les amours, les armes, la victoire 

35

La Trinité, 
détail du Soleil 
dans son midy, 
MS 0275, p. 15



chez les capucins au XVIIe siècle109.

Le bois de la croix est pour eux l'arbre de vie, comme l'indique le traité mystique écrit en 1260 par 

saint Bonaventure, général des franciscains110. C'est le plantement de croix qui constitue en général 

l'étape la plus symbolique de la fondation d'un couvent. Un manuel de conversion comme celui du 

capucin Philippe d'Angoumois à propos du courtisan Hermogène tient un discours de même type : 

Je mets mes yeux en JC crucifié, & ne vois rien de si désirable que son corps couvert de playes. La 

valeur de son sang fera toute ma fortune, les blessures des pieds jusques aux mains mes précieuses 

richesses, & la facon comme quoy il est passé de cette vie mortelle à l'immortelle sera toujours le 

compas de ma vie & de ma mort111. Et le Père Joseph, capucin, est à l'origine de la congrégation des 

Filles du Calvaire, créée à Poitiers en 1617. Ces religieuses font chaque vendredi, jour de la mort du 

Christ, l'exercice des cinq plaies : dans une oraison au pied de la croix, elles contemplent les plaies 

de Jésus et méditent sur l'ouverture du côté par la lance112. 

On retrouve dans les images 21 (Crucifixion) et 253 (le remède à la goutte), la même composition 

basée sur la croix centrale flanquée de manière symétrique, de deux éléments. 

      Du Ciel qui pour la terre a la mort combattu . Voir à ce sujet BOURGEOIS C., « Figures baroques de la Croix : une
poétique de l’énigme », Dix-septième siècle, 2004, vol. 222, no 1, p. 75.

109 Sur le culte de la Passion et du Saint Sacrement, voir MAUZAIZE J., Le rôle et l’action des Capucins de la province
de Paris dans la France religieuse du XVIIème siècle, Atelier Reproduction des thèses, Université Lille III, Lille,
1978, p. 830-849. La très célèbre descente de croix de Rubens était à l'origine destinée au couvent des Capucins de
Lille, une mise au tombeau, toujours de Rubens, à celle des Capucins de Cambrai 

110 Ses plus basses branches constituent l'origine du Sauveur, ses branches médianes sa passion, et ses branches les plus
hautes sa glorification. «Le Fils du Père devient le Verbe incarné pour refaire ce que l'homme a défait. Il sauve le
monde par sa passion et, traversant la mort, il ressuscite en ressuscitant avec lui l'homme sauvé  » BONAVENTURE DE

BAGNOREGIO,  BOUGEROL J.G.ed,  L’arbre de vie, Paris, Les éd. franciscaines, coll.« Bibliothèque bonaventurienne »,
1996, p. 4.

111 PHILIPPE D’ANGOUMOIS, Les triomphes de l’amour de Dieu en la conversion d’Hermogène, Paris, Chastellain, 1625, 
p. 114.

112 VIGARELLO G. (dir.), Histoire du corps. 1, De la Renaissance aux Lumières, Paris, Éd. du Seuil, 2005, p. 32.

36

http://www.artliste.com/peter-paul-rubens/christ-tombeau-83.html


Dans le premier cas, on a la représentation explicite du Christ113. L'axe central de la croix où il est

suspendu divise en deux l'image. De la plaie de son côté droit114 jaillit le sang tombant dans le calice

utilisé lors du sacrifice eucharistique. Ce calice, très ouvragé pour constituer un beau réceptacle au

sang du Christ, est surmonté de l'hostie devenue par la transsubstantiation le corps du Christ, frappé

de son monogramme, et entouré de rayons, comme elle se trouve dans l'ostensoir la présentant à

l'adoration des fidèles lors des Quarante Heures ou des processions de la Fête-Dieu. Les paroles

indiquées sont celles prononcées par le Christ le soir du Jeudi saint :  celui qui mange de ce pain

vivra pour l'éternité115. Le sacrifice divin de la vie du Christ symbolisé par le pain de la chair et le

vin du sang est aussi appelé Saint-Sacrement. Les mots le concernant (Loué soit le TS Sacrement de

l'autel, celuy qui vit du SS ne périra jamais assurément) redoublent les paroles du Jeudi saint : on

retrouve  donc  ici  figuré  l'ensemble  du  sacrifice  eucharistique.  L'hommage  au  Saint  Sacrement

113 C'est la seule  figurant dans le manuscrit, aucune autre personne divine n'étant représentée autrement que sous la
forme d'images comme l'agneau mystique, et toute autre personne humaine n'étant figurée que par un capucin en
prières.

114 Le cœur humain se situe à gauche, mais les représentations iconographiques le font figurer toujours à droite. 
115 Qui manducat hu(n)c  panem vivet  in  aeternu(m) :  Jean,  6,  51.  De même,  le  sang  coulant  dans  le  calice  fait

référence également au sacrifice de la Cène : Et ayant pris une coupe et rendu grace, il la leur donna en disant :
« Buvez-en tous car ceci est mon sang, celui de l'Alliance, qui est répandu pour beaucoup en rémission des péchés
Mathieu 26, 27 

37

Crucifixion, MS 0275, p. 21



apparaît  également  ailleurs dans le  manuscrit116 :  nous verrons que B. a sans doute été  souvent

amené à le magnifier. La demie fleur de lys figurant à l'extrême gauche de l'image n'a sans doute

aucune signification particulière, se trouvant là pour masquer une tache. 

L'autre partie de l'image est plus complexe : de la main crucifiée coulent des gouttes de sang venant

abonder un cœur où figure dans un triangle la mention cœur pastoral, entourée des mots Puissance,

Sagesse, Bonté. Ce cœur est attaché au bois de la croix par trois cordes : patience forte et  bon

exemple, amour  sincère  et  universel, admonition  et  correction  paternelle .  La  patience  est

certainement  à  entendre  au  sens  fort  de  passion,  c'est-à-dire  de  souffrance  à  endurer.  L'amour

sincère et universel est celui du Christ donnant sa vie pour tous les hommes. Moins immédiat est ici

le concept « d'admonition et correction paternelle » à rapprocher peut-être du sacrifice d'Abraham

ou des paroles du Christ au jardin des Oliviers : Père, si cela est possible, que ce calice s'éloigne de

moi. Le Christ obéit à son père. Comme lui, le religieux doit obéir à son supérieur.

Le « coeur pastoral » est celui du bon pasteur, plein d'amour, qui connaît ses brebis117. Bernardin de

Sienne en parle ainsi : Allons donc au cœur de Jésus, cœur profond, cœur secret, cœur qui n'oublie

rien, cœur qui sait tout, cœur qui aime, cœur qui brûle d'amour. La violence de l'amour a ouvert la

porte, entrons : aimant comme Jésus, pénétrons dans le secret divin caché de toute éternité. La

blessure du côté laisse voir le temple éternel de l'éternelle félicité118 .Mais dans la personne humaine

du Christ est aussi comprise la Trinité tout entière, Père, Fils et Saint Esprit, figurée par le triangle.

Cette interprétation est  confirmée par les indications « Puissance,  Sagesse, Bonté » qui sont les

attributs du Père,  du Fils,  et  du Saint  Esprit119 .  Ici  apparaît  nettement un culte  du Sacré Cœur

contemporain de celui développé à partir de saint Jean Eudes120 et des visions de la visitandine

Marguerite-Marie Alacoque à Paray-le-Monial121, et qui concerne également le cœur de Marie.

Ce  cœur  matérialisant  l'amour  divin  s'élève  au-dessus  d'une  construction  intitulée  « fournaise

séraphicque » dont s'échappent des cœurs enflammés, ceux des « vrais obéissants ». Cette image

fait référence en premier lieu à la fournaise où sont plongés les trois jeunes gens refusant d'adorer la

statue d'or du roi Nabuchodonosor122, et qu'une rosée divine protège de l'ardeur du feu. Mais surtout,

116 MS 0275, p. 127.
117 Jean, 10, 11
118 Sancti Bernardini Senensis opera, Venetiis, 1591, T. 1, p. 617, col. 1028
119 Les scholastiques médiévaux développent beaucoup cette notion qui est par exemple étudiée par Abélard. Voir à ce

sujet  MIGNE J.P.,  Dictionnaire  de  philosophie  et  de  theologie  scolastiques,  ou  etudes  sur  l’enseignement
philosophique  et  theologique  au  moyen  age:  1,  Migne,  1856,  p. 325.Dans  le  livre  des  sentences  de  Pierre
Lombard,la Puissance représente le Père, la Sagesse le fils et la Bonté l'esprit . Cette interprétation est développée
ensuite chez Duns Scott ou Thomas d'Aquin, et surtout chez Saint Bonaventure 

120 Sur saint Jean Eudes (1601-1680) voir MILCENT P., Saint Jean Eudes: un artisan du renouveau chrétien au XVIIe
siècle, Paris, Les éd. du Cerf, coll.« Histoire », 1992.

121 La principale a lieu en 1675. Pour une approche rapide de MMA, voir  BLUCHE F.,  Dictionnaire du Grand Siècle,
Nouvelle édition revue et corrigée, Paris, Fayard, coll.« Les indispensables de l’histoire », 2006, p. 969.

122 Quant à ces trois hommes, Chadrak, Méchak et Abed-Négo, ils tombèrent tous liés, au milieu de la fournaise de feu 
ardent. Daniel, 3, 1-31.

38



c'est  ici  le  sang du Christ  qui  s'épand  sur les  « vrais  obéissants »  brûlant  de l'amour de  Dieu.

Souventes fois l'épreuve fait d'eux des charbons ardents, tout brûlants du feu de la charité dont la

flamme consume la haine et les ressentiments jusque dans le coeur et l'esprit du méchant irrité,

transformant ainsi l'inimitié en bienveillance. Telle est l'efficacité de la charité et de la parfaite

patience en celui qui est en butte à la colère du méchant et subit sans se plaindre ses assauts. Cette 

métaphore des charbons ardents est celle de Catherine de Sienne, tertiaire dominicaine stigmatisée

comme saint François, et qui, dans son Livre des dialogues, parle de l'obéissance comme de la clé

avec laquelle on ouvre le ciel 123. Clé que désigne B : Si vous cherchez la clé du ciel, la voicy.

C'est la vie religieuse, œuvre du Saint Esprit, offerte aux ames qui veulent aller vers cette perfection

et comparable à une nef qui les conduira au havre du salut.Elle y rentre comme une morte, c'est-à-

dire comme un véritable obéissant, si elle a observé l'obéissance commune124.

L'adjectif séraphique renvoie évidemment aussi à saint François, le « père séraphique ».

La crucifixion est également figurée, quoique de manière indirecte, dans une autre enluminure, que

nous détaillerons dans la troisième partie de notre travail, dans la mesure où elle se rapporte aux

épreuves personnelles de B125. 

Mais le sacrifice du Christ apparaît également dans des représentations symboliques très répandues

à l'époque : celles de l'agneau et du pélican. 

Thème déjà largement présent dans des œuvres bien antérieures, comme sur le retable d'Issenheim

ou  celui  de  l'Agneau  mystique,  Jésus  l'agneau  sans  tache  apparaît  flanqué  de  la  croix,  pour

enseigner  à  ses  disciples  l'humilité  et  la  douceur  chrétienne.  L'origine  de  la  scène  est  dans

l'Évangile : le prophète Jean-Baptiste reconnaît le Christ qui vient à lui, et dit à ses disciples : Voici

l'agneau de Dieu qui ôte le péché du monde126 C'est la scène représentée par exemple chez Philippe

de Champaigne127 :  Figure centrale  du tableau,  Jean-Baptiste  désigne  de son index pointé  une

figure lumineuse qui apparaît sur le bord gauche de la toile, en son milieu géométrique : geste qui

traduit visuellement la voix du dernier prophète et le Ecce agnus dei que le spectateur lit sur la

banderole128. Mais cet agneau innocent destiné au sacrifice de la Pâque est aussi celui représenté par

le peintre espagnol Zurbaran dans six toiles, seul sur un fond sombre, les pattes liées.

Enfin, le sacrifice est encore présent graphiquement dans le manuscrit, sous la forme du pélican

123 CATHERINE DE SIENNE, Le dialogue, Paris, les Éd. du Cerf, 1992, p. 549.
124 Ibid., p. 558-559
125 MS 0275, p. 253.
126 Jean, I, 29
127 Dans un tableau conservé au Musée de Grenoble, et qui faisait originellement pendant à la Madeleine conservée au 

Musée de Rennes. Voir à ce sujet sur la base Joconde les notices des deux oeuvres
128 MARIN L., Philippe de Champaigne ou La présence cachée, Paris, Hazan, 1995.

39



représentant  la  charité :  Charitas est  la  légende  indiquée  par  B  sous  l'oiseau  qui,  suivant  les

croyances de son époque, s'ouvre le flanc pour donner à manger à ses petits, et ainsi symbolise le

Christ se sacrifiant pour l'humanité129. Le pélican figure parfois, pour cette raison, notamment dans

l'art gothique tardif sur des crucifixions130. 

Pélican, MS 0275, p. 22

Enfin, la divinité est également présente sous la forme de la Troisième personne de la Trinité (Père,

Fils et Saint Esprit). Parmi les capucins du catalogue, 4 portent le nom d'Esprit, 1 celui de Paraclet,

et  1  celui  de  Colombin.  Un oiseau  est  figuré  à  quatre  reprises  dans  le  manuscrit131.  Les  deux

premières fois, il tient dans son bec un feuillage et peut avoir une fonction purement décorative.

Mais dans les deux autres, il est accompagné de mentions explicites : cet oiseau, c'est une colombe,

c'est l'Esprit Saint132.

129 TERVARENT G. de, Attributs et symboles dans l’art profane: dictionnaire d’un langage perdu (1450-1600), Droz, 
1997, p. 355.

130 LANDSBERG J. de,  L’art en croix: le thème de la crucifixion dans l’histoire de l’art, Tournai, Renaissance du livre,
2001, p. 86

131 MS 0275, pp 27, 28, 85 et 199. 
132 Parmi les trois personnes de la Trinité, seul le Fils prend forme humaine. Il arrive que Dieu le Père soit représenté,

pour des raisons de pédagogie. Quant à l' Esprit, il prend dans les Écritures plusieurs formes. Ce peut être la nuée,
comme lors de l'Annonciation (L'esprit saint te prendra sous son ombre) ou les langues de feu se posant sur la tête
de  chaque  disciple,  lors  de  la  Pentecôte.  Le  plus  souvent,  c'est  sous  la  forme  de  la  colombe  (une  colombe
représentée plus ou moins adroitement) qu'il apparaît « graphiquement », comme lors du baptême du Christ dans
l'Évangile de Jean (Jean I, 32-34)

40

Agneau mystique, MS 0275, p. 12



Pour Balthazar, c'est inspirés par l'Esprit Saint que les premiers Pères capucins de la Province ont

légué à  leurs  descendants  toutes  les  vertus  capucines.  Et  c'est  également  l'Esprit  Saint  qui  est

invoqué lors de tous les chapitres provinciaux où se joue la vie de la Province de Bretagne : Spiritus

Sancti gratia illuminet sensus & corda n(ost)ra.[Que la grace de l'Esprit saint illumine nos sens et

nos cœurs]133 

I 2 b   Un   recours   secondaire   à Marie  

Vendredi 8e de septembre, jour de la Nativité N.D.1662 : si le chapitre de la province de Bretagne a

lieu  alors,  le  choix  de  cette  date  précise  pour  faire  don  du  manuscrit  à  la  communauté  n'est

évidemment pas anodin : la Vierge fait partie du monde de B. « Mère des Frères Mineurs », c'est à

elle qu'est adressée la première prière du manuscrit134.

Dans ce monde dangereux, Marie est la suprême figure de bienveillance, celle qui intercède pour

133 MS 0275, p. 199
134 MS 0275, p. 7-8. Louis XIII, en 1630, se met avec son Royaume sous la protection de la Vierge à Lyon et ordonne 

une procession générale tous les ans a son Assomption : B. le relève dans l'éphéméride annoté du manuscrit, p. 221. 
Petit à petit, cette date du 15 août l'emportera sur celle du 8 septembre , où B. remet son recueil aux supérieurs.

41

A Marie mère de Dieu, MS 0275, p. 7

Colombe de l'Esprit-Saint, MS 0275 p. 85 Colombe de l'Esprit-Saint, MS 0275 p. 199



tous :  « elle  ne  rejette  aucune prière  sincère,  Jésus  ne peut  rien lui  refuser  et,  contrairement  à

d'autres saints, elle n'est capable d'aucune « vengeance 135» ». Tous les ordres religieux appellent sur

eux sa protection, qui se matérialise dans l'iconographie par un grand manteau136. La dimension

mariale existe dans les noms de religion. Les capucins étant un ordre masculin, Marie est présente

dans le choix de vingt religieux du catalogue portant un prénom double : on recense 9 François-

Marie, 6 Jean-Marie, 4 Joseph-Marie, et 1 Paul-Marie.

Le culte marial prend des dimensions liturgiques, mais aussi se développe très largement dans une

poésie ouverte aux non religieux, et dans une iconographie très riche. Il est d'autant plus étonnant de

n'avoir dans le manuscrit aucune représentation directe de la Vierge.

Chez les franciscains, saint Bonaventure a développé les recommandations d'amour et de dévotion à

la mère du Christ.  Au XVIIe siècle, on lui attribue le Psautier de la Vierge,  qui comprend 150

psaumes à l'imitation de ceux de l'Ancien Testament, et largement vulgarisé comme celui traduit en

1658 par  le  jésuite  Laurent  Chiflet137.  La  « dévote  prière »  adressée  à  Marie  par  Balthazar  est

relativement longue, puisqu'elle comporte treize quatrains appelant la bienveillance de la mère de

Dieu sur l'ordre des capucins138. Elle est dans sa forme proche des litanies de la Vierge, prières très

répandues alors, sans en reprendre toutefois toutes les images. Un article de Françoise Baron fait

dans  un  livre  récent  le  point  sur  les  litanies  et  leur  traduction  iconographique139.  Il  s'agit  à

l'origine d'une forme de prière alternant invocations et répons, héritée de l'Orient et passée dans le

culte occidental dès le VIe siècle, sous forme première de litanies des saints140.  Cette prière est

encore aujourd'hui en usage dans les églises d'Orient sous le nom d' « hymne acathiste ». Codifiée

puis approuvée en Occident par Clément VIII, en 1576, elle est à l'époque de Balthazar connue sous

le nom de « litanies de Lorette », car chantée par les pèlerins qui se rendaient alors dans la ville

italienne141.  Cette  prière,  nourrie  de  références  issues  de  l'Ancien  Testament  (Cantique  des

cantiques, Livre de la Sagesse), glorifie la Vierge Marie en célébrant ses perfections, au nombre de

quinze : 

135 DELUMEAU J., Rassurer et protéger: le sentiment de sécurité dans l’Occident d’autrefois, Paris, Fayard, 1989, p. 179.
136 Sur la Vierge au grand manteau, voir Ibid., p. 261-289.
137 CHIFLET L., Le pseautier de la vierge Marie, pour chaque jour de la semaine, traduits fidèlement du latin de Saint

Bonaventure, à Bruxelles, chez François Foppens, 1658.
138 Voir le texte intégral en annexe.
139 BARON F., « L’iconographie de l’Immaculée Conception dans la sculpture médiévale et moderne en Normandie »,

Marie et la « Fête aux Normands » : dévotion, images, poésie, Mont-Saint-Aignan, Publications des Universités de
Rouen et du Havre, 2011, p. 163-178.

140 Ibid., p. 172.
141 Sur ce pélerinage, voir BERCÉ Y.-M., Lorette aux XVIe et XVIIe siècles: histoire du plus grand pélerinage des temps 

modernes, Paris, Presses de l’université Paris-Sorbonne, coll.« Collection Roland Mousnier », 2011.

42



Electa ut sol : resplendissante comme le soleil 
Pulchra ut luna : belle comme la lune

Stella maris : étoile de la mer
Porta caeli : porte du ciel

Sicut lilium inter spinas : comme le lis entre les épines 
Exaltatat Cedrus : cèdre surélevé

Plantation Rosae : buisson de Roses
Turris David cum pugnapulis : tour de David, batie en forteresse

Olivia speciosa : olivier à l'aspect brillant
Puteus aquarum viventium : puits d'eau vive

Virga Jesse Floruit : tige de Jessé fleurie
Speculum sine macula : miroir sans tache 

Fons hortorum : fontaine des jardins 
Hortus conclusus : jardin clos 

Civitas Dei : cité de Dieu

43

Retable du XVIIe s. figurant dans la chapelle Saint-Pierre de la cathédrale de Bayeux.



Nombre de ces comparaisons sont abondamment illustrées par saint Bernard dès le XIIe siècle, et

figurent dans des éditions de ses écrits répandues au XVIIe siècle142.Un retable datant de la même

époque, dans la cathédrale de Bayeux143, les résume : on y retrouve le soleil, la lune, l'étoile de la

mer, la porte du ciel, le lys entre les épines, le buisson de roses , la Tour de David, la tige de Jessé,

le puits d'eau vive ou le miroir sans tache.

Parmi les symboles employés, Balthazar  reprend surtout ceux ayant trait à la lumière ( Eclaire-

nous, ô lumière du ciel ) avec notamment les images du soleil(O beau soleil, très clair & lumineux)

et de l'étoile (Marie tu es l 'estoile de la mer144).  Dans une société où la dimension maritime est

importante, il est logique que Balthazar reprenne cette image dans sa double dimension, réaliste et

symbolique : les franciscains encouragent le culte de la Vierge sur les rivages bretons (Notre-Dame

des Anges, Notre-Dame du  Bon Secours)145,  la Vierge se trouve quelquefois représentée sur des

cartes marines, comme cette carte portugaise datant de 1632146. 

Mais la vie entière est alors conçue comme un voyage périlleux, comme dans ce «quatrain moral»

142 BERNARD DE CLAIRVAUX, Les Sermons de Saint Bernard sur le Cantique des Cantiques, Paris, Jean Dupuis, 1663.
143 Ce retable fait l'objet d'une fiche des Monuments historiques sur la base Palissy, ref PM14000071
144 Stella maris serait une déformation de stilla maris, traduction latine de Mir-iam, « goutte de mer », et à l'origine de

l'un des cantiques les plus connus à la Vierge, Ave Maris Stella. Marie et la « Fête aux Normands », Publications
des Universités de Rouen et du Havre, 2011, p. 29.

145 MARTIN H., « Les Franciscains bretons et les gens de mer. De Bretagne en Acadie (XVe - début XVIIIe siècle)  »,
Annales de Bretagne et des pays de l’Ouest, 1980, vol. 87, no 4, p. 662.

146 Cette carte est consultable à la Bibliothèque Municipale de Dinan.

44

Carte marine de Pascoal Roiz, 1632, BM de Dinan.



de Pierre Mathieu : 

Le monde est une mer, la galère est la vie,
Le temps est le nocher, l'espérance le Nord, 

La fortune le vent, les orages l'envie, 
Et l'homme le forcat qui n'a port que la mort147.

Ou dans cet Ave maris stella de Racan : 

O la plus claire des étoiles
qui parut au travers des voiles

Dont la nuit du péché nous offusquait les yeux
Recois nos voeux et nos suffrages

Et nous sauve de ces orages
Au port que tes bontés nous préparent aux cieux148

B réemploie également les images du vase (Vase sacré, de toute pureté) et de la porte du ciel 

(Porte du ciel, MARIE mère d'amour).Les motifs floraux ne sont par contre pas utilisés. Cela est

d'autant plus étonnant que le temps baroque où vit Balthazar peut apporter un luxe floral inouï à la

célébration de certaines fêtes mariales149. 

La prière de Balthazar consiste essentiellement à implorer la protection de la Vierge sur l'ordre des

capucins, afin qu'elle éloigne d'eux la division et les reçoive au paradis, loin des vanités terrestres.

Elle  n'est  pas  une  œuvre de  pure  glorification  comme peuvent  l'être  les  litanies  de  Martial  de

Brive150, capucin de Toulouse, dont voici l'une des 37 strophes : 

Vierge des Vierges la première
Que l'avidité de ma voix

Veut appeler tout à la fois
Neige, Crystal, Perle, Lumière :
Vierge sans deffaut & sans prix, 
Qui changez nos sens en esprits
Par une innocente merveille ,

Chaste fard des cœurs embellis, 
Lys de pureté nonpareille, 

Faites que nous soyons des feuilles de ce Lys.

147 MATHIEU P., Tablettes de la vie et de la mort, 1610
148 NIDERST A., La poésie à l’age baroque: 1598-1660, Paris, R. Laffont, coll.« Bouquins », 2005, p. 82-83.
149 Ainsi, en 1645, Le cardinal Antonio fit de grandes solemnitez le iour de Nostre Dame des Neiges, en l'Esglise de 

Sainte Marie Major, de laquelle il estoit Archiprestre, ayant fait tomber durant toute la journée une neige de fleurs 
de jasmin de la voûte de la chapelle Borgaize de cette Eglise, en memoire de ce qu'à tel iour il tomba 
miraculeusement de la neige en ce lieu-là. GUILLEBAUD P., Thresor chronologique et historique. Contenant ce qui 
s’est passé de plus remarquable & curieux dans l’estat tant sacré que prophane, depuis le commencement du 
monde, jusques à la naissance de Iesus-Christ. Le tout diuisé en cinq aages. Troisiesme partie de 1200 jusqu’à l’an 
1647. Par le pere dom Pierre de S. Romuald ., che Antoine de Sommaville, au Palais, dans la Salle des Merciers, à 
l’escu de France, 1647, p. 986.Nous verrons plus loin que ce livre constitue la source essentielle de l'éphéméride de 
Balthazar. 

150 MARTIAL DE BRIVE,  Les oeuvres  poétiques et  sainctes  du R. P.  Martial  de Brive  ...  augmentées  de nouveau, et
recueillies par le sieur Dupuys, A. Fumeux (Lyon), 1655., rééditées en 2000 chez Jérôme Millon

45



Il s'agit, chez Martial de Brive, de litanies qui présentent une grande ferveur comme il peut s'en

trouver chez d'autres poètes n'appartenant pas au milieu religieux. Indépendamment des litanies qui

sont  extrêmement  usitées  alors,  Marie  fait  l'objet  d'un  culte  tel  que  des  confréries  mariales

organisent des concours en son honneur : c'est ainsi le cas, à Rouen, du Puy des Palinods151, qui se

déroule depuis 1486, chaque dimanche suivant le 8 décembre, jour de la conception de la Vierge :

les prix en sont la palme, la fleur de lys, l'étoile et la rose. Après les guerres de religion, le concours

est  rétabli,  à  des  fins  de  concorde,  par  Claude  Groulard,  huguenot  et  premier  président  du

Parlement. Il a lieu dans la cour du couvent des Carmes. En 1607, Jean Auvray remporte la palme

du chant royal en l'honneur de Marie, qui reste toute sa vie sa grande inspiratrice, figure stable à la

totale intégrité matérielle et spirituelle dans un monde en proie aux tribulations : elle y est tour à

tour le cube ferme en la rondeur mobile, le chemin ferme au fond de l'eau mouvante, l'entier palais

dans le brazier du monde, l'arbre immobile au milieu de l'orage152 . Balthazar, d'origine normande,

en a-t-il eu connaissance ?

Les images visuelles, également, sont valorisées pour leur vertu pédagogique. La vingt-cinquième

session du concile de Trente l'a formalisé en 1563 : on doit avoir et conserver principalement dans

les églises les images de Jésus-Christ, de la Vierge Mère de Dieu et des autres saints, et il faut leur

rendre l'honneur et la vénération qui leur est due : non certes qu'il y ait en elle quelque divinité ou

quelque vertu justifiant ce culte ou qu'il faille leur demander quelque chose ou arrêter sur elles

notre confiance (vel quod fiducia in imaginibus sit figenda) comme faisaient autrefois les païens qui

mettaient leur espérance dans des idoles (Ps CXIII,  8;CXXXIV, 18) ; mais parce que l'honneur

qu'on leur rend est reporté aux prototypes qu'elles représentent153. Les retables bretons étudiés par

Victor-Lucien Tapié recensent 743 représentations de la personne divine, et 679 de Marie154. Les

XVIe et XVIIe siècles voient se multiplier les images de la Vierge, au point qu'un jésuite allemand,

Wilhem Gumpenberg, entreprend en 1657 une tentative de recensement exhaustif et de classement

des images de la Vierge dans un vaste ouvrage, l' Atlas Marianus155. 

151 HÜE D., La poésie palinodique à Rouen : 1486-1550, H. Champion, Paris, 2002.
152 CUREAU S., « Marie, vierge et muse dans l’œuvre de Jean Auvray (1580-1624) », La Vierge Marie dans la littérature 

francaise : entre foi et littérature.Lyon, J. André, 2014, p. 139-147.
153 FABRE P.-A., Décréter l’image ?: la XXVe session du Concile de Trente, Paris, Belles lettres, 2013, p. 6
154 TAPIE V.-L.,  Retables baroques de Bretagne et  spiritualité du XVIIe siècle: étude sémiographique et  religieuse ,

Paris, Presses universitaires de France, coll.« Publications de la Sorbonne », n˚ 2 12, 1972, p. 162.
155 CHRISTIN O.,  FLÜCKIGER F., et  GHERMANI N,  Marie mondialisée : l’Atlas Marianus de Wilhelm Gumppenberg et les

topographies sacrées de l’époque moderne, Neuchâtel, Ed. Alphil-Presses universitaires suisses, 2014.

46



Il est fort probable, par ailleurs, que Balthazar a vu, dans les Annales de l'ordre des capucins, une

gravure analogue mais antérieure à celle-ci, où elle figure au côté de son fils dans les cieux 156.

Cependant,  elle  n'est  pas  représentée  graphiquement  dans  le  manuscrit,  excepté  sous  la  forme

symbolique de l'étoile157. 

On y voit la mention AVE MARIA G[ratiae]. Pl[ena], paroles latines de l'ange de l'Annonciation158 :

156 BOVERIO Z. et A. CALUZE, Les Annales des Frères Mineurs capucins (par le P. Boverio), Paris, P. de Bats, 1675, non
paginé [frontispice].Le religieux agenouillé sur un rocher p. 164 du manuscrit adopte en effet une position très
similaire à celle du frontispice des Annales. 

157 MS 0275, p. 11. Cette figure symbolique fait encore partie, aujourd'hui, de l'Hymne acathiste en usage dans l'Eglise
orthodoxe :  Réjouis-Toi,  Étoile  annonciatrice  du  Soleil  Levant,  réjouis-Toi,  par  qui  Dieu  devient  petit  enfant,
réjouis-Toi, car Tu renouvelles toute créature, réjouis-Toi, en Toi nous adorons le Créateur. 

158 Luc, 1, 26-38

47

Annales des Capucins, T. 1, frontispice. Fonds 
ancien de la BU Rennes 2

Etoile de l'aurore, MS 0275, p. 11



« Salut, Marie, pleine de grâce ». Mais l'étoile figurant « l'aurore du soleil de justice159 », symbole

de l'Incarnation, est flanquée des trompettes du jugement dernier, qui sépare les élus des damnés.

Raccourci saisissant dans lequel Dieu, à peine incarné, convoque déjà les hommes au jugement160 .

Pour Balthazar comme pour les autres hommes de son époque, les malheurs du temps appellent à

une méditation permanente sur la fin du monde. Ainsi chez Lazare de Selve : 

Quand je pense, Seigneur, à ceste fin du monde, 
A ces astres tombant du hault du firmament, 

A ces flambeaux du ciel esclipsez promptement
Et à ce feu bruslant l'air, & la terre, & l'onde.

Quand j'oy des quatre vents de la machine ronde, 
Ce grand son de clairons, ce grand adjournement, 

Criant : Levez-vous morts, venez au jugement : 
O que je suis saisi d'une crainte profonde.

Mais quand je voy ce Roy de gloire couronné, 
De mille millions d'esprits environné, 

Prononcer en tonnant la dernière sentence :

Venez bénits du pere, et allez malheureux : 
O Seigneur cache-moi, dis-je alors, tout paoureux, 
Dans l'abysme profond de ta grande clemence161. 

Il peut cependant sembler étonnant qu'un personnage aussi essentiel pour le monde religieux de

l'époque que la Vierge ne soit pas plus présent. L'on peut toutefois remarquer qu'il n'y a pas, non

plus,  de  représentation  du  Christ  autre  que  celui  présent  sur  la  crucifixion,  et  que  les  autres

figurations humaines, sans exception aucune, figurent un religieux capucin. Doit-on voir, dans ce

manuscrit commandé à Balthazar par ses supérieurs, une dimension collective propre à l'ensemble

de l'ordre, le religieux représenté figurant l'ensemble des capucins, ou une dimension personnelle

proche de l'autoportrait ?

159 On pense également à l'étoile guidant les mages lors de la Nativité. 
160 Alors viendra le fils de l'homme dans sa gloire. Les messagers du Seigneur feront cercle autour de lui, et il prendra

place sur  son siège de gloire.  Les peuples se rassembleront devant lui.  Et,  comme le  berger sépare brebis et
chèvres, il les départagera. Les brebis iront à sa droite, les chèvres, à sa gauche. 
Aux brebis qui sont à sa droite, le roi dira : Vous voici, vous que mon Père a reconnus [….]Puis, se tournant vers
ceux qui se retrouveront à sa gauche : « Eloignez-vous de moi, maudits » Mathieu, 25, 31-46

161 SELVE L. de,  Les œuvres spirituelles sur les Evangiles des jours de caresme et sur les festes de l’année,  op. cit.,
p. 45.

48



I 2 c   L  a forte présence des anges  

Cette  représentation  iconographique  traditionnelle  d'un

séraphin n'appartient pas au manuscrit du frère Balthazar.

Le  monde  angélique  est  toutefois  très  présent  dans  le

texte  du  manuscrit,  comme  il  l'est  d'ailleurs  dans  ce

premier dix-septième siècle chez les catholiques. Il l'est

suffisamment en tous cas pour que B. de B. dédie son

manuscrit,  aussitôt  après  Marie,  à  l' « Ange  gardien  et

tutélaire  de  la  Province  Séraphicque  de  Bretagne »162

auquel il adresse la prière suivante :

Ange gardien, des capucins bretons,
Déffens nous tous des raffinez démons

Afin qu'un jour, tous au ciel nous soyons,
Pour y chanter les divines chansons

Amy de cœur, o ange tout divin,
Protège nous, tant au soir qu'au matin,

Chasse de nous du démon le venin,
Par un regard très doux et très bénin.

Ange de Dieu, invincible soldat,
Du tout puissant, au céleste combat,

Renverse ici le ténébreux forcat,
Qui nous voudroit accabler tout à plat.

Ange sacré, conserve le troupeau
De Saint Francois, dans l'Eglise très beau,

Fais fuir le loup, qui déchire l'aigneau
Pais la colombe, et chasse le corbeau163

Ange gardien, qui m'a toujours gardé,
Et qui partout, m'a aussi regardé
Aye sans cesse, ici ton œil dardé,

Pour conserver ce labeur non fardé.

Salut vous soit, Ange très glorieux,
Conduisez-nous dans le séjour des cieux,
Avec les saints, et tous les bienheureux,

Pour bénir Dieu, à jamais avec eux
Ainsi soit-il!

Dans la dédicace même de la prière, ce sont deux sortes d'anges, si l'on peut dire, qui sont évoqués.

162 MS 0275, p. 9
163 Le corbeau et la colombe sont les deux animaux de l'arche de Noé. Le corbeau, premier envoyé à terre, ne revient

pas. La colombe revient avec le rameau d'olivier (Genèse, VIII, 6-12). Voir à ce sujet PASTOUREAU M., Les animaux
célèbres, Paris, Bonneton, 2001, p. 29.

49

Séraphin, étude sur papier de Catherine Pichot



D'abord les Séraphins, évoqués par l'adjectif « séraphique ». Les capucins se veulent, par leur mode

de vie, les plus proches possible du monde angélique 164. Et si possible même de ceux qui occupent

le rang le plus élevé dans la hiérarchie céleste, les Séraphins.

« L 'année de la mort du roi Ozias, je vis le Seigneur assis sur un trône haut et élevé, et les pans de

son manteau remplissaient le temple. Des séraphins se tenaient au-dessus de lui ; chacun avait six

ailes, deux dont il se couvrait la face, deux dont il se couvrait les pieds, et deux dont il volait. L'un

criait à l'autre et disait « Saint, Saint, Saint est Yahvé des armées ! Toute la terre est pleine de sa

gloire ! »165.

Dans la vision d'Isaïe, les Séraphins sont les plus proches de Dieu. C'est pourquoi le Pseudo-Denys

l'Aréopagite166 les place au sommet de la hiérarchie angélique. Entre Dieu et l'homme se situe le

monde des Anges, fait de neuf cercles célestes divisés en trois ordres.

Le premier ordre, qui participe à la transcendance divine, comprend les Séraphins, les Chérubins et

les  Trônes.  Il  correspond  au  monde  de  l'esprit.  Il  initie  le  deuxième  ordre,  composé  des

Dominations, des Principautés et des Puissances, qui ordonne le monde et correspond au monde de

l'âme. Enfin, un troisième ordre, composé des Vertus, des Archanges et des Anges, est attaché au

monde matériel : c'est à cet ordre qu'appartiennent les messagers (signification du terme « anges »

en grec) se manifestant à l'humanité, et assurant une liaison perpétuelle entre Dieu et les hommes167.

Et la connaissance de cette hiérarchie est très connue dans le monde religieux : B. de B. en fait part  :

Si vous voulez scavoir, quels sont les habitans,
De ce palais divin, certes i'en suis content ;

Ce sont les chérubins, Séraphins, & les Throsnes,
Les Dominations, les Principautés hautes,

Les Puissances, Vertus, les Archanges glorieux,
Et les Anges très beaux, habitent ces hauts lieux 168.

Le Pseudo-Denys, quand il évoque les séraphins, parle de « leur mouvement perpétuel et incessant

vers les choses divines -  l’ardeur,  la subtilité,  l'effervescence de leur activité ferme, généreuse,

164 C'est la raison pour laquelle Bernard Dompnier intitule un de ses principaux ouvrages les concernant : « Enquête au 
pays des frères des anges ».

165 Bible, Livre d'Isaie, 6, 1-14
166 Il s'agit d écrits apparus pour la première fois à Constantinople en 533, attribués à Denys, disciple athénien de Saint

Paul, offerts par l'empereur d'Orient à Louis le Débonnaire et déposés à l'abbaye de St Denis. En réalité leur auteur,
sans doute syrien, est inconnu. Traduit par Hilduin puis par Jean Scot Erigène, il a influencé Albert le Grand et
Thomas d'Aquin, qui lui consacre plus de 1700 citations explicites. Son prestige devient plus grand encore à la
Renaissance avec Marsile Ficin. Il exerce une grande influence sur les mystiques du Nord, sur saint Jean de la
Croix  et  sur  le  Carmel.  Ces  précisions  sont  issues  de  DURAND Y.,  « Mystique  et  politique  au  XVIIe  siècle :
l’influence du pseudo-Denys », XVIIe siècle, 1991, no 173, p. 329.

167 C'est ce que voit Jacob en songe dans la Genèse,18, 12 :  « voilà qu'une échelle était plantée en terre et que son
sommet atteignait le ciel et des anges de Dieu y montaient et descendaient »

168 MS 0275, p. 282.

50



permanent - leur faculté énergique à élever jusqu'à la similitude les êtres au-dessous d'eux, en les

animant et excitant d'un feu pareil, ainsi qu'à les purifier dans des flammes éminemment dévorantes

- leur propriété patente, indéfectible, toujours la même, de recevoir la lumière et de la transmettre,

en même temps que de bannir et de repousser l'obscurité des ténèbres»169 

Or le premier biographe de saint François, Thomas de Celano, évoque l'apparition d'un séraphin à

saint François d'Assise, deux ans avant sa mort :

«Comme il séjournait dans un ermitage qui tire son nom d’Alverne du lieu où il se situe, deux ans

avant de rendre l’ame au ciel, il vit dans une vision de Dieu un homme ayant six ailes comme un

séraphin, qui se tenait au-dessus de lui, les mains étendues et les pieds réunis, fixés à une croix.

Deux ailes s’élevaient au-dessus de sa tête, deux étaient déployées pour voler, deux enfin voilaient

tout  le  corps.  Voyant  cela,  le  bienheureux  serviteur  du  Très-Haut  était  rempli  d’un  extrême

étonnement ; mais de quoi cette vision voulait l’avertir, il ne le savait. Sa joie aussi était extrême et

il était rempli d’une très vive allégresse devant le regard de bonté et de grace par lequel il se voyait

considéré par le séraphin dont la beauté était absolument incroyable. Mais le fixement à la croix et

la violence de ce qu’il souffrait le détournaient de terreur. Ainsi se leva-t-il, pour ainsi dire triste et

gai; la joie et la douleur alternaient en lui. Troublé, il réfléchissait à ce que cette vision pouvait

désigner et son esprit se tourmentait beaucoup à en saisir la signification.

Comme  il  n’en  percevait  rien  clairement  par  l’intellect  et  que  la  nouveauté  de  cette  vision

s’installait  fortement  en son cœur commencèrent  à apparaître  dans ces mains  et  ses  pieds les

marques de clous, comme il avait vu peu auparavant en l’homme crucifié au-dessus de lui.170 »

Des franciscains fervents comme le sont les capucins ne peuvent de ce fait qu'adhérer à une vision

du monde qui, par l'intermédiaire de la figure tutélaire de saint François, les rend si proches du

Christ Crucifié. Le Père Joseph, capucin lui-même, ne manque pas de souligner leur ressemblance

avec les séraphins :  « Souvenez-vous donc très chers pères  et  frères,  que nous représentons en

l'Eglise de Dieu,  l'office de ces deux séraphins d'Isaïe desquels, tandis que l'un vole parmi les

hommes et leur porte le charbon ardent, l'autre demeure ferme près du siège de Dieu. Ainsi, tandis

que quelques-uns des nôtres s'emploient à échauffer le monde en l'amour de Notre Seigneur, vous

ne bougez pas d'auprès du trône et sacré reposoir de Sa majesté, tel que se peut dire d'un couvent

169 DENYS L’ARÉOPAGITE,  Oeuvres de Saint  Denys l’Aréopagite  / traduites du grec en francais,  avec prolégomènes,
manchette notes, table analytique et alphabétique, table détaillée des matières par l’abbé J. Dulac, Martin-Beaupré
frères (Paris), 1865, p. 345.

170 THOMAS DE CELANO, Les Vies de saint Francois d’Assise: Vie du bienheureux Francois, Légende de choeur, Légende
ombrienne, Mémorial dans le désir de l’ame, traduit par Jacques  DALARUN, Paris, Éd. franciscaines Éd. du Cerf,
coll.« Sources franciscaines », 2009, p. 216-217.

51



dévot et paisible »171.

C'est certainement ainsi que le voit le frère Balthazar qui valorise beaucoup la solitude et la prière

devant l'autel où se tient le Saint-Sacrement. 

Les anges tels que se les représente B. de B. ont également un côté guerrier, qui apparaît bien dans

la prière :

Ange de Dieu, invincible soldat,
Du tout puissant, au céleste combat

Renverse ici le ténébreux forcat,
Qui nous voudroit accabler tout à plat.172

Il fait ici allusion à saint Michel, chef des armées célestes, chargé par Dieu de mener le combat

contre le Diable. C'est notamment celui qu'ils peuvent exercer lors des séances d'exorcisme...

L'importance accordée aux anges par les capucins apparaît également dans la forte proportion de

noms de religion ayant trait au monde angélique. En effet, parmi les mille premiers capucins de la

Province de Bretagne, nous trouvons :

12 Michel, 10 Raphael, 11 Gabriel, 9 Ange, 8 Seraphin, 7 Archange, 6 Angélique, 5 Michel Ange, 5

Agathange, 4 Célestin, 4 Chérubin, 3 Séraphique, 2 Uriel et 2 Gabriel Ange, en tout 88 personnes

appartenant au monde angélique, soient près de 9 %. On peut cependant souligner que la catégorie,

quoique légèrement inférieure (une moyenne de 8%) se retrouve dans les noms de religion portés

dans les couvents bretons (capucins, mais aussi ursulines, carmélites, grands carmes) à l'époque

moderne173. 

Enfin, la prière est adressée à l'Ange gardien, et tutélaire, de la province de Bretagne. La figure de

l'Ange gardien apparaît  assez  tardivement,  vers  la  fin  du Moyen Âge,  et  constitue  un  élément

important  de la  Réforme tridentine. Jean Delumeau,  dans  Rassurer  et  protéger, rappelle  que ce

« géant magnanime » existe très tôt chez les Pères de l'Église, comme Clément d'Alexandrie ou

Basile le Grand, qui dit : « Qu'un ange soit à côté de chaque fidèle comme pédagogue et comme

pasteur pour diriger sa vie, personne n'y contredira s'il se souvient des paroles du Seigneur qui a

dit : « Ne méprisez aucun de ces petits, car leurs anges voient la face de mon Père qui est dans les

cieux [...]Et d'autre part, que des anges soient affectés à des nations entières, Moïse nous l'enseigne,

171 PIERRE B., Le Père Joseph: l’éminence grise de Richelieu, Paris, Perrin, 2007, p. 124.
172 Ibid., p. 9.
173 URIEN, LAURENCE, Les Noms de religion dans les couvents bretons à l’époque moderne, op. cit., p. 150.

52



et le sage Daniel. 174» L'ange gardien peut protéger aussi bien une collectivité (pays175, province,

ville) qu'un individu. Ici, l'ange gardien est celui de la province capucine. Anne Manévy décrit bien

en quoi il constitue un « instrument de disciplinarisation après la Contre-Réforme », pour maintenir

les fidèles dans le « droit chemin » :

« La fête des saints anges gardiens, fixée au 2 octobre, est étendue à l'Eglise universelle au XVIIe

siècle et, usant de tous ses outils de validation traditionnels - normes liturgiques, ouvrages de piété,

sermons, iconographie, approbations, indulgences, confréries... -, l'autorité ecclésiale s'est appliquée

à définir cette figure du bon ange député à la garde de chaque fidèle, relevant de ce que Jean

Delumeau appelle le « vaste mouvement de sécularisation », et signe de la piété individuelle 176».

Pour certains,  le fidèle, toute sa vie,  est  même partagé entre les influences du bon ange qui  le

protège, et  du mauvais démon qui le tente. Ainsi,  à la fin du XVe siècle, Saint Vincent Ferrier

affirme : « Nous ne pouvons pas voir nos ennemis, les démons, parce que le voile de la chair nous

en empêche [...] mais eux, nous voient. Ils sont dans nos maisons, sur nos chemins. Si nous n'avions

pas des anges pour nous défendre, ils nous détruiraient. Dès que le démon tente quelqu'un, l'ange

qui voit cela du haut du ciel descend sur terre plus rapide que l'aigle »177 

Ce mouvement vers une individualisation de l'ange gardien apparaît déjà dans le manuscrit quand

Balthazar.y déclare :

Ange gardien, qui m'a toujours gardé,
Et qui partout, m'a aussi regardé
Aye sans cesse , ici ton œil dardé,

Pour conserver ce labeur non fardé.

On voit donc dans le manuscrit de 1662 l'action attendue de cet ange conducteur, dédié au salut

individuel de l'âme de chaque fidèle, dans la perspective du jugement dernier. Sa figure commence

à prendre toute son ampleur dans la littérature de dévotion, avec la parution la même année du

premier ouvrage du jésuite Jacques Coret, L'ange gardien spécialement protecteur des mourans 178,

suivi  d'une  longue  suite  d'autres  titres,  dont  le  plus  célèbre,  vingt  ans  plus  tard,  est  « L'ange

conducteur dans la dévotion chrétienne », qui connaît d'innombrables éditions179. L'utilisation de

174 DELUMEAU J., Rassurer et protéger, op. cit., p. 294.
175 Saint Michel est par exemple le protecteur de la France et  fait partie des saints invoqués par Jeanne d'Arc. Dans

France affaiblie par les guerres civiles, avec un roi au crédit diminué,le  père Coton, confesseur d'Henri IV, lui
adresse cette prière : «  Puissant génie et singulier protecteur de la France, accourez au secours de cette monarchie
que vous avez de tous temps mise à couvert sous les ailes de votre protection spéciale  » . Ibid., p. 296.

176 MANEVY A., « Le droit chemin », Revue de l’histoire des religions, 1 juin 2006, no 2, p. 196.
177 Sermones de Sanctis, edité à Lyon en 1550 et cité par Jean Delumeau, op.cit., p. 317.
178 CORET J., L’Ange gardien protecteur spécialement des mourans, par le R. P. Coret,..., Liège, impr. d’A. Bronckart, 

[s.d., i.e.1662.]
179 CORET J.,  L’ange conducteur dans la deuotion chretienne :reduite en pratique en faueur des ames deuotes : auec

l’instruction des riches auntages dont jouissent les personnes associées dans la Confrairie de l’Ange Gardien. , A
Liege,  chez  Anne  Catherine  Bassompierre,  [s.d.,  i.e.  1683].  Bernard  Dompnier  évalue  à  plus  de  500  les

53



l'ange dans la perspective du jugement dernier est également présente dans les images de dévotion

étudiées pour une période un peu plus tardive par Anne Sauvy180.

Sur  ces  « tableaux  énigmatiques »  ou  « images  morales »,  l'Ange  gardien  apparaît  au  côté  de

l'homme pécheur,  à qui il  présente  le  crâne évoquant la  perspective de la mort  et  le  glaive du

jugement, ce qui déclenche chez le pécheur l'attrition, étape vers la contrition où il brandit devant

lui la croix et le livre...

I 2 d   La nature, témoin de la gloire divine  

Certains passages du manuscrit glorifient la beauté de la nature. C'est le cas par exemple ici , où

Balthazar compare la nature à un grand livre :

«Ce soleil leur faisait voir toutes les rares beautez de ce grand livre universel, la belle voute des 
cieux, les planètes lumineuses, les brillantes estoiles, toutes les couleurs admirables, toutes les 
plantes, les fleurs, les simples, les animaux merveilleux en leurs productions, toutes les mers, les 
lacs et les rivières, avec leurs prodigieux et ecaillez poissons, et enfin toutes les créatures   »181

On retrouve ici,  en grande partie,  l'ordre dans  lequel  Dieu crée le  monde selon le  Livre de la

Genèse182 ... L'on y voit aussi la sensibilité particulière des franciscains pour la nature, développée

dans le Cantique des Créatures, ou Cantique de Frère Soleil, de saint François d'Assise, qui fait du

Soleil, de la Lune, du Vent, de l'Eau ou du Feu des êtres vivants qu'il qualifie du nom de « frère » ou

de « sœur  »183.  A la  même époque que  B.  de  B.,  Corneille  glorifie  également  le  cosmos  avec

lyrisme :

Eaux sur le firmament par sa main suspendues, Terres, que son vouloir enrichit ou désole,
Bénissez le seigneur ; Bénissez le Seigneur ;
Vertus par sa clémence en tous lieux répandues, Et jusqu'au bout des temps, de l'un à l'autre Pôle,
Exaltez sa grandeur. Exaltez sa grandeur.

Soleil qui fais le jour, Lune qui perces l'ombre, Monts sourcilleux et fiers, agréables collines,
Bénissez le seigneur ;  Bénissez le seigneur ;
Etoiles dont mortel n'a jamais vu le nombre, Doux présents de la terre, herbes, fruits et racines,
Exaltez sa grandeur. Exaltez sa grandeur.

Feux, dont la douce ardeur ouvre et pare la terre, Délicieux ruisseaux, inépuisables sources
Bénissez le Seigneur ; Bénissez le Seigneur ;

réimpressions de cet ouvrage dans son article « Des anges et des signes : littérature de dévotion à l'ange gardien et
images des anges au XVIIe siècle, Les signes de Dieu aux XVIe et XVIIe siècles  p. 211-223.

180 SAUVY A., Le miroir du cœur: quatre siècles d’images savantes et populaires , Paris, Éd. du Cerf, coll.« Histoire »,
1989.

181 MS p. 13
182 Genèse, 1, 1-2 , 4
183 FRANC ̧OIS D’ASSISE, Écrits, Paris, Éditions du Cerf, coll.« Sources chrétiennes », n˚ 285, 1981, p. 343.

54



Froids, dont l'apre rigueur la ravage et resserre, Fleuves et vastes mers qui terminez leur course,
Exaltez sa grandeur Exaltez sa grandeur
… 
Admirables trésors de neiges et de glaces, Poissons, qui sillonnez la campagne liquide,
Bénissez le seigneur ; Bénissez le Seigneur ;
Jour qui fais la couleur, et toi, nuit qui l'effaces, Hautes vagues des airs, qui découpez leur vide,
Exaltez sa grandeur. Exaltez sa grandeur.

Ténèbres et clartés, leurs éternels partages, Animaux, que son ordre a mis sous notre empire,
Bénissez le Seigneur ; Bénissez le Seigneur ;
Armes de sa colère, éclairs, foudres, orages, Hommes, qu'il a faits rois de tout ce qui respire,
Exaltez sa grandeur. Exaltez sa grandeur.184

B. de B. nous parle de la nature surtout par la représentation de plusieurs végétaux : des arbres

(chêne et cyprès), des plantes (épines et chardons), et une fleur en particulier : la tulipe.

Mais c'est la métaphore de l'arbre que B. de B. utilise à foison. Il le fait honorer le fondateur du

diocèse du Mans : « S. IULIEN est l'Arbre merveilleux, qui a produit tant de beaux, & bons fruits,

co(mm)e sont les Religieux & Religieuses du Pais du Maine 185 . » ou « Voilà les beaux, & precieux

fruits du pais du Mayne, que sainct Julien comme un arbre tout divin, & merveilleux, & grand

Apostre y a produits par son humilité, simplicité, patience, douceur, & oraison continuelle 186 ». 

Il  l'utilise  surtout  pour  évoquer  la  famille  capucine,  son  développement  et  les  aléas  qu'elle

rencontre : ainsi, « Voyant en terre, cette belle branche brittanique de vostre Arbre merveilleux, &

Séraphicque, si bien chargé de tant de beaux, & precieux fruicts, com(m) sont toutes les ames

seraphicques des Religieux qu'elle contient »187 , ou encore ici , pour exposer les vertus capucines :

« Enfin, comme dans un pépin est virtuellement contenu un grand pommier avec ses racines, son

tronc, ses branches, ses feuilles, ses fleurs et ses fruits, ainsi les contemplatifs verront aux seuls

noms des religieux contenus dans les catalogues de ce livre, une infinité de rares vertus & de très

hauts mérites, enclos dans ces beaux noms, qui nous restent ici comme des semences & pépins

prodigieux, capables de produire dans nos esprits toutes les plus belles, & rares fleurs & précieux

fruits de la vie spirituelle et de la perfection séraphicque, voire les arbres tout entiers, si nous

voulons les semer dans nos ames, & les y laisser germer, croître et produire, comme ils ont fait dans

nos ancêtres ».

Puis, un peu plus loin, les termes employés sont renforcés par le dessin. Dans le premier,  « Le

grand arbre de la Province de Paris s'est divisé en Paris, & Normandie, le cœur demeurant tout

entier »188.

184 CORNEILLE P., Cantique des Trois Enfants, en Daniel, 3, in l'Office de la Vierge, Paris 1670, cité dans AURY D.,
Anthologie de la poésie religieuse francaise, Paris, Gallimard, coll.« Poésie Gallimard », n˚ 309, 1997, p. 245-247.

185 MS p. 37. 
186 MS p. 40
187 MS p. 25
188 MS p. 29

55



L'inscription figure le tronc d'un arbre dont les rameaux constituent désormais la Province de Paris

et celle de Normandie, mais dont les racines sont communes. En haut, à la séparation, se trouve un

cœur avec la mention « toujours entier ».

Il est ensuite question, dans le deuxième, du bel Arbre seraphicque qui produit les 4 Provinces de

Paris, Tourraine, Normandie & Bretagne189. Cette mention fait partie de la présentation du Second

Catalogue, qui se présente à la fois  comme un arbre,  solidement enraciné, et  comme un miroir

décoré de feuillages190.

Enfin, dans le troisième, il nous dit : « Voicy l'Arbre Seraphicque & prodigieux, que la Providence

divine  a  miséricordieusement,  & amoureusement  planté  en  France,  l'an  1575 par  le  tres  R.P.

Hierosem A monte floru(m) Generale des Capucins, qui y envoya F. Pacifique de S. Gervais en

Bresse,  avec dix  compagnons, à la demande de la pieuse Catherine de Médicis, Mere des tres

Chrestiens Roys Charles IX & Henry III. Cet arbre s'est divisé en 4 grosses Branches ou Provinces

com(m)e vous voyez, & verrez plus clairement dans les colonnes suiyvantes »

Les quatre grosses branches de l'arbre portent les indications : Province de PARIS, Province de

Normandie, Province de Bretagne, Province de TOURAINE. Il s'agit d'un arbre fertile, comme le

souligne l'inscription de l'Évangile inscrite en bas : « Arbor bona fructus bonos facit Mat 7 »

189 MS p. 93
190  Cette même présentation se retrouve sur la p. 94 page suivante (peut-être pour utiliser un dessin qui se voit en

transparence), mais pour présenter un discours s'adressant au « solitaire seraphicque » et vantant les mérites de la
solitude.

56

Le grand arbre de la province de Paris,
MS 0275, p. 94

L'arbre séraphique et prodigieux, 
MS 0275, p. 97



Deux de ces trois images représentent un arbre solidement enraciné, au tronc épais, au feuillage

abondant : c'est un chêne, que nous retrouvons également représenté, sans intention métaphorique

directe, dans d'autres images du manuscrit. Il abrite par exemple le capucin agenouillé en prières

devant le Beau Mont des vertus monastiques191, ou celui qui, dans la même position, célèbre la

solitude et l'amour fraternel192.

Dans les Emblèmes d'Alciat, où les citations latines sont issues de classiques comme Pline, Ovide 

ou Virgile, le chêne est un arbre très bienfaisant :

Grata Iovi est quercus, qui nos servatq(ue), fovetq(ue),

servanti civem querna corona datur,

ALIUD

Glande aluit veteres, sola nunc proficit umbra,

sic quoque sic arbos officiosa Iovis.193

Le chêne plaît à Jupiter, qui nous protège et nous favorise,

on donne la couronne de (feuilles de) chêne à celui qui protège un citoyen,

OU

Il a nourri les anciens de ses glands, il nous profite maintenant par sa seule ombre,

ainsi aussi l'arbre de Jupiter nous rend service.

Dans l'Iconologie de Ripa, la Force est représentée de manière allégorique par une grande femme

robuste qui tient de la main droite une lance et rameau de chêne. «Ses armes sont des symboles de

la force de son corps ; Et le Rameau qu'elle tient en main en est un de la force de son esprit. Par

l'un elle résiste aux armes matérielles ; Et par l'autre, aux spirituelles, qui sont les vices. Ce qui

nous est desmontré par le chesne, arbre que les Poëtes ont touiours creu plus fort que les autres,

191 MS 0275, p. 22
192 MS 0275, p. 95
193 ALCIAT A., Les emblèmes, [Reprod. en fac-sim.de l'éd. de 1551], Paris, Klincksieck, 1997.

57

Congregavit nos.., MS 0275, p. 95Le beau mont des vertus, MS 0275, p. 22



soit à cause qu'il se roidit contre la violence des vents & des eaux, soit pource que l'on en fait des

machines qui durent longtemps, de quelque pesant fardeau qu'elles soient chargées : aussi est-ce

pour cela que les Latins appellent de son nom les hommes forts et robustes » 194 .

La dureté de son bois le fait passer pour incorruptible et représente donc souvent la foi du chrétien

face à l'adversité. On le retrouve donc souvent dans la peinture chrétienne.

L'autre arbre représenté sur le manuscrit de manière récurrente est le cyprès, que l'on trouve dans les

deux images déjà vues, ainsi  qu'au début de l'œuvre,  où deux de ces arbres encadrent l'agneau

mystique

Il s'agit d'un arbre ambivalent. Il est généralement vu comme un signe de deuil. C'est le cas dans les

Emblèmes d'Alciat :

194 RIPA C., Iconologie où les principales choses qui peuvent tomber dans la pensée touchant les vices et les vertus sont
représentées sous diverses figure, [Reprod. en fac sim. de l'ed. de 1643], Paris, A. Baudry et Cie, 2011, p. 77.

58

Cyprès encadrant l'agneau mystique, MS 0275, p. 17

Raphaël, Sainte Famille au chêne, 
Musée du Prado, Madrid

Montagna, Saint Jérôme, Pinacothèque de 
Bréra, Milan



Funesta est arbor, procerum monumenta cupressus ,
Quale Apium plebis, comere fronde solet 

ALIUD
Pulchra coma est, pulchro digestaeq(ue), ordine fron(n)des

Sed fructus nullos haec coma pulchra gerit195.

Le cyprès est un arbre funeste, dont les branches ornent les tombes des puissants, 
comme le persil celles de la plèbe

OU
Son feuillage est beau, et ses feuilles disposées en un bel ordre,

Mais ce beau feuillage ne porte aucun fruit.

Il est donc lié au deuil, et il est stérile, comme c'est le cas aussi dans l'Iconologie  de Ripa où le

désespoir est figuré par une femme tenant de la main droite un rameau de cyprès : « par le cyprès il

est démonstré, que comme cet Arbre une fois couppé, ne pousse iamais de nouveaux rejetons ; un

Desespéré de mesme esteint en lui toutes les semences des grandes actions 196». Cependant il peut

également avoir une connotation positive. C'est ainsi que Jean Delumeau le place dans le paradis :

« Selon Grégoire le Grand, il symbolisait, comme le cèdre, les élus dans le ciel parce que le bois de

ces deux arbres est réputé incorruptible : « Le cèdre et le cyprès, écrivait-il, ont apparemment un

bois imputrescible. C'est donc avec raison qu'ils figurent tous les élus ». Le cyprès avait en outre la

réputation de faire fuir le serpent, lequel ne saurait avoir sa place dans un décor paradisiaque. Enfin,

comme le sapin, arbre du Nord lui aussi présent dans le paradis de Gand197, il fait partie des arbres

éternellement verts. Dans l'iconographie religieuse il symbolisait l'éternité. De plus, on disait que

Seth,  fils  de  Noé,  était  allé  jusqu'au  paradis  terrestre  et  en  avait  ramené  trois  branches,

respectivement de sapin, de cyprès et de palmier, qui, plantés dans le sol, donnèrent des arbres »198.

Il est de ce fait difficile de savoir quelle valeur le frère B. de B. attribue donc au cyprès. Le fait qu'il

le fasse figurer aux côtés du chêne pourrait pencher en faveur de la deuxième hypothèse199…

D'autres plantes sont représentées dans le manuscrit, comme les épines envahissant l'image pleine

page où un capucin, à l'imitation du Christ, porte sa croix sur un chemin épineux200. Les épines qui

blessent la tête sont aussi, évidemment, une référence à la couronne d'épines portée par le Christ

195 ALCIAT A., Les emblèmes, [Reprod. en fac-sim. de l'ed. de 1551] Paris, Klincksieck, 1997, p. 213.
196 RIPA C., Iconologie où les principales choses qui peuvent tomber dans la pensée touchant les vices et les vertus sont 

représentées sous diverses figures (edit 1643), op. cit., p. 153.
197 Il s'agit de l'image du paradis dans le Retable de l'Agneau Mystique, qui se trouve dans la cathédrale Saint-Bavon, à 

Gand.
198 DELUMEAU J., Que reste-t-il du paradis ?, Paris, Fayard, 2000, p. 127.
199 Ne pas exclure non plus le fait que son aspect décoratif le rend, pour un peintre, aisément utilisable pour remplir

facilement de petites surfaces...
200 MS 0275, p. 20.

59



lors  de  la  Passion201.  Nous  avons  vu  plus  haut  les  éléments  concernant  le  chemin  de  croix,

« création » franciscaine. Mais l'image fait aussi référence, de manière implicite, à la Genèse : après

que  l'homme a voulu  se  rendre  semblable  à  Dieu,  celui-ci  le  punit  en  l'expulsant  du  Paradis

terrestre. Désormais, le sol lui «produira des épines et des chardons»202. 

L'on retrouve d'ailleurs le chardon près du solitaire priant203 ainsi que dans une troisième image204.

L'on  ne  peut  qu'être  frappé  par  le  côté  à  la  fois  menaçant  et  enveloppant  des  « épines »

surdimensionnées, qui atteignent le religieux à la tête, aux mains, et, sur la première image, aux

pieds. Nous reviendrons dans la troisième partie sur cette caractéristique qui nous semble revêtir

deux dimensions, la première étant celle de l'adoption, par tout religieux désireux de gagner le ciel,

de  la  souffrance  qui  fut  celle  du  Christ  pour  racheter  l'humanité,  et  la  deuxième rejoignant  la

condition particulière de Balthazar, qui souffre de la goutte de manière aiguë et continue. 

La tulipe est très présente dans le manuscrit de B. de B., nous l'y trouvons à deux reprises. Elle

constitue d'abord, dans le premier cas, un écrin à la maxime prononcée par un capucin en oraison :

« Congregavit nos in unu(m) Christi Amor », c'est-à-dire : L'Amour du Christ nous a réunis en un

seul »205.  Le calice de la tulipe, avec ses pétales réunis, constitue une belle métaphore des fidèles

réunis par l'amour. Dans la deuxième image, elles sont deux à valoriser le calice de la communion,

201 Les soldats tressèrent une couronne d’épines qu’ils posèrent sur sa tête, et ils le revêtirent d’un manteau de 
pourpre; puis, s’approchant de lui, ils disaient: Salut, roi des Juifs! Et ils lui donnaient des soufflets. » Jean, 19,2.

       C'est de cette couronne qu'est censée provenir la « sainte épine » à l'origine de la guérison miraculeuse survenue le 
24 mars 1656, racontée par Racine dans l'Abrégé de l'histoire de Port-Royal. Voir RACINE J., LESAULNIER J, et  SELLIER

P., éd., Abrégé de l’histoire de Port-Royal, Paris, H. Champion, 2012, pp. 150-153.
202 Genèse, III, 18
203 MS 0275, p. 95. 
204 MS 0275, p. 162
205 MS 0275, p. 95

60

Portement de croix, MS 0275, p. 
20

Chardon (détail), MS 0275, p. 95
Béquille de la confiance en Dieu, 
MS 0275, p. 162

Portement de croix, MS 0275, p. 
20



dont elles rappellent la forme, et surmontent l'inscription :  « Loué soit le Très Saint Sacrement de

l'autel»206 .

On aurait  pu,  notamment  compte  tenu  du  culte  que  les  capucins  rendent  à  la  mère  de  Dieu,

s'attendre à y trouver les lys ou les roses symboles de pureté (le lys figure fréquemment dans les

représentations de l'Annonciation, Marie est qualifiée, dans les litanies, de « rose mystique »). Or,

la tulipe est la seule fleur dont le dessin figure dans le manuscrit207, où elle couvre, notamment dans

le premier cas, un espace relativement important. Et l'utilisation qui est en faite est pour l'auteur,

très positive, puisqu'elle accompagne des paroles d'amour et de louange.

Elle  est  de  toutes  façons  très  présente  dans  la  sensibilité  esthétique  de  l'époque.  Originaire

d'Anatolie et introduite en France,  selon Jack Goody208, vers 1608, elle fait l'objet dans le monde

« profane », à partir des années 1635, d'un engouement bien connu, que La Bruyère moque dans

« Les caractères », au chapitre « De la mode » :

Le fleuriste  a un jardin dans un faubourg, il  y  court  au lever du soleil  et  il  en revient  à son

coucher ; vous le voyez planté et qui a pris racine au milieu de ses tulipes et devant la Solitaire ; il

206 MS 0275, p. 127
207 Nous en exceptons les fleurettes purement décoratives, plutôt destinées à remplir un espace, que nous trouvons par 

exemple sur la page de titre, p. 5.
208 GOODY J., La culture des fleurs, Paris, Ed. du Seuil, 1994, p. 215.

61

Tulipe, Congregavit nos..., MS 0275, p. 95
Tulipes, saint Sacrement, MS 
0275, p. 127



ouvre de grands yeux, il frotte ses mains, il se baisse, il la voit de plus près, il ne l’a jamais vue

aussi belle, il a le cœur épanoui de joie ; il la quitte pour l’Orientale, de là il va à la Veuve, il passe

au Drap d’or, de celle-ci à l’Agathe, d’où il revient ensuite à la Solitaire, où il se fixe, où il se lasse,

où il s’assit, où il oublie de dîner ; aussi est-elle nuancée, bordée, huilée, à pièces emportées ; elle

a un beau vase ou un beau calice ; il la contemple, il l’admire ; Dieu et la nature sont en tout cela

ce qu’il n’admire point, il ne va pas plus loin que l’oignon de sa tulipe, qu’il ne livrerait pas pour

mille écus, et qu’il donnera pour rien quand les tulipes seront négligées et que les œillets auront

prévalu. Cet homme raisonnable, qui a une ame, qui a un culte et une religion, revient chez soi

fatigué, affamé, mais fort content de sa journée : il a vu des tulipes.209

On rend aussi  hommage à  la  tulipe  dans  la  poésie  de  l'époque,  ainsi  par  exemple  le  madrigal

d'Arnaud de Corbeville, qui fait partie, en 1641, du manuscrit de la Guirlande de Julie210.

Paraissent, pour satisfaire cette « tulipomania », des catalogues spécialisés, quelquefois des œuvres

d'art  comme l'album du peintre  Nicolas  Robert  dont  un exemplaire,  ayant  appartenu au prince

Eugène, figure dans les collections de la Bibliothèque Nationale Autrichienne.  On y trouve des

représentations aquarellées de plantes à bulbes, et particulièrement de tulipes, avec leur nom, celui

de leur propriétaire, et l'année : la « Vespasien » de Mr Robin en 1652, la « flamboyante blanche »

de Mr Perruchot, ou la « Glorieuse » de Mr Virot.

Cette convoitise se concrétise dans le phénomène de spéculation apparu aux Pays-Bas, où les bulbes

de tulipes peuvent atteindre des prix tout à fait extraordinaires : c'est le cas par exemple de la variété

« Semper Augustus »211, dont on sait maintenant que son panachage particulier était dû à un virus.

Dans une certaine mesure, ce goût du luxe entre en opposition avec la vision du monde professée

209 LA BRUYÈRE J. de, Oeuvres complètes, Paris, Gallimard, coll.« Bibliothèque de la Pléiade », n˚ 23, 1951, p. 386.
210 Je suis le plus brillant ouvrage
      Dont le pinceau de Flore embellit les Estez
      Et sur les autres Fleurs j'ai le mesme avantage
      Qu'a le feu de tes yeux sur les autres clartez
      Mais dans l'éclat qui m'environne
      Et qui de cent couleurs relève mes beautez ;
      La gloire que le ciel me donne
      D'estre une fleur de ta COURONNE
      A pour moi de si doux appas
      Que bien que de ma mort ma gloire soit suivie
      Pour mourir d'un si beau trépas
      J'aime mieux la mort que la vie
      Madrigal d'Arnaud de Corbeville dans La Guirlande de Julie, 1641, p. 48.
211 Ce phénomène de spéculation est bien retracé dans un roman éponyme récent : BLEYS O., Semper Augustus, Paris,

Folio, 2008.

62



par les franciscains : il y a une « Joie de la nature théologiquement exprimée par François d'Assise,

philosophiquement par Thomas d'Aquin [...] la nature accède ainsi à la représentation ; mais les

fleurs, en image ou en réalité, appartiennent en même temps à cette culture du luxe contre laquelle

les franciscains réagiront »212. Certains grands prélats voient cependant dans la nature et sa beauté le

moyen d'entrer en contemplation avec le créateur. C'est le cas de l'archevêque de Milan Federico

Borromeo, qui offre sa collection de tableaux à la ville en 1618. Celle-ci ne comprend que des

fleurs en pleine splendeur, sans atteinte du temps ni des insectes. Elles ne sont que le symbole des

beautés de la création. Dans un même bouquet peuvent figurer des fleurs de différentes saisons pour

en montrer la variété213. C'est également le cas, en Allemagne, du prince-évêque d'Eischtätt, Johann

Conrad von Gemmingen, qui veut recréer le jardin du paradis terrestre, et dont l'herbier sur papier

gris est à l'origine de L'Hortus Eystetensis, le plus grand ouvrage botanique de l'époque baroque214.

Dans  le  sud catholique  des  Pays-Bas,  la  symbolique  florale  biblique  se  développe,  on  voit  de

nombreux ouvrages  de dévotion appelés  « hortus » ou « hortulus »,  écrits  par des  religieux des

ordres mineurs, mais aussi par des jésuites215. On y trouve aussi des images de la Vierge rehaussées

de  fleurs  en  réaction  contre  l'iconoclasme  protestant.  « Lors  de  la  grande  émeute  iconoclaste

d'Amsterdam, en 1566, c'est l'icône « très vénérée » de la Vierge qui est blasphémée ; et elle est

attaquée  à  coup  de  pierres.  A ces  agissements,  il  fallait  une  réponse  théologique,  mais  aussi

picturale : la Madone au jardin s'enrichit donc d'un rosaire, puis de roses, puis de guirlandes de

fleurs, qui ne font d'ailleurs souvent que reproduire les couronnes bien réelles dont on ornait les

tableaux des églises, depuis le milieu du XVe siècle au moins »216. 

On serait de ce fait tenté de voir dans cette belle variété la raison pour laquelle, à cette époque-là, le

couvent du Mans remet chaque année un bouquet à la ville : «  les capucins furent receus au Mans

en l'an 1602 et le P. Ambroise de N., gardien de Chartres, obtint pour eux des messieurs de St

Julien le Champ de la Moranne, à condition de donner tous les ans le jour de Saint iacques 25e

juillet un bouquet sur le chef de St Julien, que deux frères doivent porter ce jour à six heures du

matin à la sacristie dudit Saint Julien, et le présenter aux messieurs qui s'y trouvent, ce jour est

212 GOODY J., La culture des fleurs, op. cit., p. 191.
213 LE FOLL J., La peinture de fleurs, Paris, Hazan, 1997, p. 108.
214 LACK H.W., Ein Garten Eden : Meisterwerke der botanischen Illustration, Köln New York London [etc], Taschen, 

2001, p. 82.
215 A noter la fréquence des bouquets « symboliques » que l'on trouve aussi dans les succès d'édition au XVIIe siècle,

par exemple l'Introduction à la vie dévote et sa bouquetière Glycera, que saint François de Sales utilise comme
métaphore pour montrer comment Dieu fournit aux hommes toutes sortes de voies pour parvenir à l'épanouissement
spirituel,  ou le  Bouquet sacré,  composé des roses du calvaire, des lys  de Bethléem, des jacintes d'Olivet et de
plusieurs autres rares & belles Pensées de la terre Saincte, qui est en fait un un guide de voyage en Terre Sainte
écrit par un franciscain, le R.P. Boucher, en 1657.

216 GOODY J., La culture des fleurs, op. cit., p. 199.

63



celui de la translation de saint Julien le grand apôtre du Mans. »217

Il s'agit là, en réalité, d'une coutume existant déjà auparavant, largement répandue, mais sans valeur

symbolique particulière. 

Cette  sensibilité  à  la  beauté  florale  explique  sans  doute  le  fait  que l'on  ne  trouve pas  dans  le

manuscrit d'utilisation des tulipes à des fins d'édification pourtant largement usitées à l'époque, à

savoir les Vanités. L'extrême éclat de la tulipe, sa somptuosité, conjuguée à la brièveté de sa vie, en

font en effet une métaphore de la vie humaine. C'est par exemple le cas dans le tableau de Rachel

Ruysch, qui comporte principalement des tulipes, à tous degrés de maturité ; une lampe à l'huile qui

vient de s'éteindre (on voit encore la fumée), et une tête de mort couronnée de baies, avec des épis

de blé fanés, et des insectes rampants218. 

Ou dans le très célèbre tableau attribué à Philippe de Champaigne, qui se trouve au Musée de Tessé,

au Mans, mais dont il y a peu de chances que le frère Balthazar en ait eu connaissance219…

217 MS 0275, p. 34
218 TAPIÉ A., Le sens caché des fleurs: symbolique & botanique dans la peinture du XVIIe siècle, Paris, A. Biro, 1997, 

p. 96.
219 D'après sa fiche signalétique sur la base Joconde, le tableau a été acquis par le musée en 1884.

64

Champaigne, Vanité ou Allégorie de la vie humaine, Musée de 
Tessé, Le Mans



Nous avons donc vu comment, dans le manuscrit,  Balthazar cherche à faire advenir sur terre le

monde céleste,  en  rappelant  comment,  par  l'Incarnation,  Dieu  fait  homme dans la  personne du

Christ a racheté le péché, et en montrant comment il se trouve déjà présent dans la splendeur de la

nature,  partie visible et tangible de la création divine. Mais sans doute les belles valeurs chrétiennes

ne sont-elles pas aussi faciles à mettre en œuvre que Balthazar et ses supérieurs le souhaiteraient.

Après  les  valeurs  divines,  il  est  besoin  de  conforter  l'identité  capucine  en  lui  donnant  un

soubassement humain, en l'inscrivant dans l'histoire franciscaine mais aussi dans le terreau local

dont la richesse permettra la croissance du bel arbre.

65



II « Toute cette belle province » : les difficultés temporelles

66



II 1 Un mouvement puissant

II 1 a   Un terrain favorable  

Bien évidemment, l'ordre des capucins s'inscrit dans une puissante généalogie : c'est pourquoi le

manuscrit s'adresse Au Grand & Glorieux Sainct Francois, genereux port-enseigne de Iesus-Christ,

chef, père,  et patriarche des vrays et legitimes  Freres Mineurs Capucins...  et à ses successeurs

legitimes, les RR Peres Provincial & Deffiniteurs de la Seraphicque Province de Bretagne.De la

même manière que le Dieu de l'Ancien Testament au patriarche Abraham, le Christ a donné à saint

François des Enfans en si grand nombre, qu'il semble surpasser celuy des estoilles du Ciel. Comme

l'Esprit  a voulu que soient  cités les noms  des patriarches220,  alors même qu'ils  n'étaient que les

précurseurs, B. présente à saint François la liste de ses descendants, es personnes des RR tres zeles

& amoureux Pasteurs de cette vostre bergerie &Province Brittanicque, où ils tiennent votre place

par succession & eslection legitime et canonicque. Dans une société qui sort tout juste des guerres

de religion, et en proie aux guerres extérieures ou à la Fronde, dont B. se fait par ailleurs l'écho, la

dimension militaire du texte est indéniablement présente : sur deux pages ayant trait à des valeurs

spirituelles,  on  note  les  termes  de  porte-enseigne,  capitaine,  armée,  milice,  étendard,  soldat,

lieutenant, regiment, combattre, remparts, lice.  B. est l'un des soldats de cette armée qu'il ne veut

pas  déserter,  et  que  le  père  Joseph,  ancien  soldat  et  capucin  lui-même,  compare  à  une  armée

d'aigles :  Si les vrais frères mineurs,  qui portent  en leur habit  la couleur et  l'apreté de l'aigle,

grisatre et mal peignée, savent conserver la royauté et la prééminence de leur vie spirituelle, alors

ils seront dans leurs beaux jours ; les hommes couverts de sacs tiendront lors la pointe dans cette

belle troupe d'aigles, ils s'étendront d'un col hardi à prêcher la gloire de Dieu hors de la solitude,

parmi les ennemis les plus farouches ; à la facon de l'aigle, oiseau royal, ils porteront en la bouche

le  foudre  flamboyant,  comme il  est  dit,  sur  le  sujet  des  derniers  temps,  de  ces  deux  vaillants

conducteurs des armées chrétiennes, le grand Elie et l'innocent Enoch221 . Se faire le mémorialiste

de leurs hauts faits, c'est le rôle que B. s'assigne, devant saint François et ses successeurs222. 

Le grand ancêtre, c'est donc le fondateur de l'ordre auquel appartiennent tant de fameux individus.

Conformément  aux  valeurs  hiérarchisées  qu'il professe,  B.  fournit  des  listes destinées  à

impressionner par un effet d'accumulation : les franciscains sont glorifiés par 27 Saincts canonisez ,

220 Ha(ec) sunt generationes Aaron & Moysi, in die qua locutus est Dominus ad Moysem in monte Sinai . Hae(c) sunt 
nomin Aaron & (Num, 3, 1). MS 0275, p. 25.

221 BREMOND A VERIFIER T. 2, p. 168-192
222 A noter combien lui semble important la validité juridique de la transmission : légitimité et canonicité reviennent

constamment au sein du manuscrit. 

67



606 Religieux beatifiez, 920 Martyrs de compte fait, 1650 confesseurs qui ont excellé et fleury en

Saincteté de vie & miracles desquels les Chroniques font memoire & mention223 : c'est donc  d'abord

le ciel  auquel B. fait référence, et il  le fait en s'appuyant sur les écrits légitimants que sont les

Chroniques rapportant tous les événements remarquables survenus dans l'ordre.  Puis la terre avec

les SIX papes, 55 cardinaux, 12 patriarches, 128 archevêques, 590 évêques, 270 légats & orateurs

envoyez & destinez des Souverains Pontifes & des Rois224 :  les franciscains tiennent leur rang au

niveau spirituel où ils participent de la gloire de l'Eglise. Suit le pouvoir temporel des empereurs,

puis des impératrices ;  des  rois,  puis des reines ;  puis leurs enfants ; puis l'aristocratie : princes,

ducs, marquis, comtes ; puis les femmes : archiduchesse, princesse, marquise, comtesse. Le  monde

terrestre est donc soumis à une hiérarchie analogue à celle du monde céleste :  Se promenant en

esprit sur la voûte des cieux, comme de belles galeries, (l'ame) voit au-dessus de soy la majesté

royale  du  créateur,  qui  influe  sans  cesse  mille  graces  sur  elles,  sans  celles  qu'il  luy  garde  à

l'advenir. Elle voit autour d'elle toutes les troupes des anges et tous les courtisans du roy, qui avec

terreur et  respect et  amour, s'inclinent devant son trosne. Et voyant dessoubs de soy les autres

hommes que le fardeau des affections terrestres n'a permis encore de remonter en cette échelle de

Jacob,  tournoyant  comme petites  fourmis  par  les  rues  et  places  de  ce  monde.  Les  monarques

mesmes, eslevez au dessus des autres par leurs grandeurs et prospéritez temporelles luy semblent

de fresles moucherons qui bruissent et volent par l'air avant la pluye, mais aussy tost que la foudre

des jugemens de Dieu vient à tomber tout le petit escadron disparaît en un moment225» 

Ainsi, le cosmos est ordonné et tout désordre est une atteinte à cet ordre venu de Dieu, qui ne se

révèle jamais sans intermédiaire226. Cette vision du monde est partagée à l'intérieur de l'ordre par B.

de B., qui, dans les vies exemplaires qu'il évoque dans son manuscrit, cite les personnes dans cet

ordre hiérarchique, commençant par un type de provincial idéal, puis citant ensuite un gardien, puis

un lecteur, puis un prédicateur, puis un simple prêtre, pour finir par les frères lais.227

Cette hiérarchisation de la société ne leur est pas propre. On la retrouve par exemple dans la vision

de la mystique Marie Teyssonnier, dite Marie de Valence, qui voit défiler devant elle tout le monde

des humains. « Vous eussiez dit voir une procession qui passait gravement et modestement, une

armée qui filait en bel ordre, enseignes déployées »[]...Après le Pape, les cardinaux, les nonces,

l'épiscopat, les supérieurs d'ordre, les rois, les ambassadeurs, tous les ducs ensembles... les soldats,

les  gens  de  justice ;  suivaient  les  médecins  à  part,  les  chirurgiens  à  part,  les  bourgeois,  les

223 MS 0275, p. 31.
224 Ibid, p. 31.
225 PIERRE B., Le Père Joseph: l’éminence grise de Richelieu, Paris, Perrin, 2007, p. 164.
226 Voir à ce sujet DURAND Y., « Mystique et politique au XVIIe siècle : l’influence du pseudo-Denys »,  XVIIe siècle,

1991, no 173, p. 323-350.
227 MS 0275, p. 16-19.

68



marchands, les gens de métier, les villageois et le menu peuple.228

Les franciscains sont ensuite replacés dans leur importante fonction de lutte contre l'hérésie : c'est à

ce  titre  que  sont  évoqués  les  inquisiteurs.  Puis  se  trouvent  citées les  familles  franciscaines,

conventuels, reformés et observants.  C'est au sein de ceux-ci que les capucins sont mentionnés,

avant le tiers-ordre, et avant les religieuses.

L'ordre est encore évoqué par le biais de ses réformes, où celle de Matteo Basci,  fondateur des

Capucins en 1525, est mise en valeur, et ce qu'elles aient abouti ou pas. Enfin, la règle est rappelée

par l'incipit de ses trois variantes. 

L'autre grand volet généalogique est celui du christianisme dans son ensemble, mais envisagé d'un

point de vue purement local : les capucins prennent racine dans un riche terreau manceau.  Ils s'y

inscrivent dans une longue tradition chrétienne.  Dans  les quelques lignes qui sont consacrées à

saint Julien, le grand ancêtre, premier évêque du Mans, B. nous dit : St Clement 3e Pape l'envoya au

Maine apres l'avoir bie(n) instruit l'an de N. Seign. 95e, estant arrivé au Mans bien lassé, il fist

sourdre une fontaine, en faueur d'une fille qui alloit a la riviere puyser de l'eau, laquelle estonnee

de ce miracle, l'alla publier dans la ville, & tout le monde y accourut, c'est auiourdhuy la Fontaine

de St Iulien qui est à la vielle porte229. B. mentionne même que certains l'assimilent à Simon le

Lépreux, guéri par le Christ lui-même. C'est aussi ce que dit la Légende  dorée230,  et que reprend

Jean Bondonnet, moine bénédictin de l'Abbaye de Saint-Vincent, que B. doit connaître, dans ses

« Vies des évêques du Mans » publiées en 1651.

228 BREMOND H., L’invasion mystique, op. cit., p. 53. Il y cite l'ouvrage du minime Jean de la Rivière, Vie et mœurs de 
Marie Teyssonnier, paru à Lyon en 1650. 

229 MS 0275, p. 37
230 « C'était lui, dit-on, ce Simon, le lépreux que le Seigneur guérit de sa lèpre, qui invita le Seigneur à dîner, et qui

après l'Ascension du Seigneur fut ordonné évêque du  Mans par les apôtres. »  JACQUES DE VORAGINE,  La légende
dorée, Paris, Gallimard, coll.« Bibliothèque de la Pléiade », 2004, p. 171.

69



Ce  livre  est  publié  en  réaction  à  celui  d'un  autre  historien  local,  Antoine  Le  Corvaisier  de

Courteilles, Histoire des evesques du Mans, qui suit la tradition de Grégoire de Tours et place son

arrivée en Gaule, comme saint Denis, vers 250, sous les persécutions de Dèce. En choisissant, entre

les deux versions, celle qui fait de saint Julien un disciple quasiment direct du Christ, B. légitime

encore plus la filiation des  abbayes mancelles, Saint-Vincent (572), La Couture (620), Beaulieu

(1115)  et  l'Epau  (1229).  Les  ordres  mendiants  s'installent  au  Mans  très  rapidement après  leur

fondation : c'est le cas des cordeliers, en 1209 et des jacobins en 1216. Puis des capucins en 1602, et

des minimes en 1618. B. mentionne également les oratoriens avec la création du séminaire en 1624.

L'Eglise est également à l'oeuvre à l'Hôtel-Dieu fondé sous Henri II d'Angleterre en 1151.

Les femmes sont citées ensuite, avec la fondation de l'abbaye du Pré,  en 542 , des Filles-Dieu en

660.  Mentionnée  aussi,  la  translation  au  Mans,  depuis  le  Mont-Cassin,  des  reliques  de  sainte

Scholastique231. Emeric-Marc de la Ferté, évêque du Mans (1637-1658) installe les dominicaines en

1646.  Les ordres religieux féminins issus de la  Contre-Réforme catholique s'installent en force :

ursulines, dont B. retrace le parcours de Bordeaux à Laval, puis de Laval au Mans, dont l'église est

fondée en 1658, et visitandines qui arrivent au Mans en 1634 et chez qui l'on fête le jeudi 10 mai

1662  la  béatification  du  fondateur  de  l'ordre,  saint  François  de  Sales.  Les  principaux  autres

établissements religieux du Maine, masculins et féminins, sont ensuite évoqués. 

Ce n'est pas, en fait, le tableau de la Province de Bretagne, qu'il doit connaître relativement peu, que

fait  B.  Autour  du  couvent  capucin  du  Mans,  dont  il  insiste  sur  la  légitimité  en  retranscrivant

l'ensemble de l'acte de donation, c'est, en cercles concentriques, l'ensemble des couvents et abbayes

de  la  ville,  puis  de  la  province  du  Maine  dont  il  dresse  le  portrait,  celui  des  innombrables

descendants  de  saint  Julien,  depuis  la  fondation  de  l'évêché  aux  tout  débuts  du  christianisme,

jusqu'à l'événement immédiatement contemporain de la béatification de saint François de Sales chez

les visitandines. Arbor bona fructus bonos facit : Saint Julien a produit de bons fruits. 

231 La translation de celles de son frère saint Benoit se fait à l'abbaye de Fleury. 

70



71

Abbaye de Saint-Julien du Pré, Le 
Mans, dessin de Louis Boudan, 
1695

Abbaye de Saint-Vincent du Mans, dessin de Louis Boudan, 1695

Abbaye de Beaulieu, Le Mans, dessin 
de Louis Boudan, 1695

Abbaye de la Couture du Mans, 
dessin de Louis Boudan,1695



II 1 b   Une installation rapide des couvents   

B. ne fait pas l'histoire de la fondation des couvents. L'on voit même que pour un certain nombre

d'entre  eux,  il  ne  connaît  pas  leur  date  C'est  pourquoi,  afin  de  compléter  l'information  dont  il

dispose, nous donnons un résumé de leur installation. 

Elle résulte  souvent  de  la  demande des  habitants  de  la  ville,  et  se  déroule  parfois de  manière

progressive : ainsi, appelés au Mans par les échevins lors de la peste de 1601, ils sont ensuite invités

à prêcher aux stations d'avent et de carême par le chapitre cathédral de saint Julien. Le succès est tel

que le provincial, Léonard de Paris, met à disposition de la ville quelques religieux logés pendant

plusieurs années dans une maison aux frais de la ville, le temps de construction du couvent232.  A

Rennes,  « le compte-rendu  d'une séance tenue le  14 juillet  1604 par l'Assemblée des nobles et

bourgeois mentionne qu'  un terrain est  concédé aux Pères  « à  titre  d'aumône et  de charité sans

232 MAUZAIZE J., « Les capucins dans le Maine », La province du Maine, avril-juin 1988, Tome 90, 5e série, T. II, 
fascicule 6, p. 130.

72

Liste des couvents bretons, MS 0275, p. 28



charge d'aucune prière ou fondation233 ». En 1606, Raphael d'Orleans, depuis son couvent de Paris,

répond aux bourgeois de Rennes pour accepter la création d'un couvent dans la ville :  nous avons

très volontiers ordonné selon vos desirs une famille entière de nos religieux pour vo(tr)e  couvent

qu'il a plu a  vos charitez de nous bastir afin qu'ilz  commencent  à l'honneur de Dieu  et votre(?)

consolation y celebrer le service divin. Dieu nous fera la grace que ne soyez frustrez de l'espérance

que vous y pouvez  avoir234.  A Mayenne, en 1606, l'assemblée de la maison de ville  autorise leur

venue, mais les dons des habitants sont trop peu nombreux pour aller au-delà de la construction de

l'église. Le duc de Mayenne  les  complète par 1000 livres provenant de la vente de bois de haute

futaie235. A Chateaugontier, les habitants écrivent au provincial, et leurs dons en argent, en pierre ou

en bois, permettent la pose de la première pierre par le prince de Rohan Guéméné en 1611 236. Au

Croisic, en 1616, c'est encore à la suite de prédications, celles de Michel-Ange d'Angers envoyé par

l'évêque de Nantes, Charles de Bourgneuf de Cucé, que les habitants demandent l'installation des

capucins237.  Les habitants de Roscoff réclament pendant plusieurs années la création d'un couvent

dans  leur  ville,  avant  de  l'obtenir  en  1621238.  En 1624,  les  habitants  de  Quimperlé  demandent

l'établissement  d'un  couvent  qui,  du  fait  de  l'opposition  des  dominicains,  ne  pourra  finalement

s'installer qu'en 1653239. 

L'évêque peut être directement à l'origine de leur venue pour l'advencement de la gloire de Dieu et

procurer le salut des ames , comme Guillaume le Gouverneur à Saint Malo, en 1612240, ou le futur

cardinal de Richelieu à Luçon en 1619 et aux Sables en 1616. Il subsiste du couvent de Saint Malo

la petite chapelle des Capucins, toujours ouverte actuellement241.

233 FULGENCE DE GOUDELIN, Capucins bretons : XVIIe-XXe siècles, Roscoff, Couvent des capucins de Roscoff, 1937, 
p. 18.

234 AM Rennes, GG 297
235 MAUZAIZE J., « Les capucins dans le Maine », op. cit., p. 139-140.
236 Ibid., p. 143.
237 GLOTIN H., « Les capucins du Croisic pendant la Révolution », Revue historique de l’Ouest, 1897, A 13, p. 367.
238 FRANC ̧OIS DE PAULE, Les Capucins à Roscoff (1621-1792): le grand figuier, s.l., s.n., 1937, p. ?
239 RENÉ DE NANTES, Un capucin breton au XVIIe siècle: le père Joseph de Morlaix, Couvin, Maison Saint-Roch, 1911, 

p. 112-113.
240 FULGENCE DE GOUDELIN, Capucins bretons : XVIIe-XXe siècles, op. cit., p. 19.
241 Chapelle Saint François, Saint Louis, rue Ville-Pépin, à Saint Servan.

73



Quelquefois aussi, les frères demandent à l'évêque de s'établir dans une ville : c'est le cas à Auray,

en 1610, ou à la Flèche, où les habitants les soutiennent pour obtenir l'accord de Claude de Rueil,

évêque  d'Angers,  en  1635.  Les  souvenirs  du  père  Esprit  de  Beaufort,  gardien  du  couvent,

mentionnent :  « Je vous dirai que nous avons été recus à La flèche dans l'année 1635 par une

assemblée publique des habitants qui fut convoquée par monsieur Detemps, maître des requêtes de

l'hôtel et intendant de justice, police et finance en Anjou, en vertu de la commission qu 'il en avoit

eu du roi par lettre de cachet, qu'en conséquence de ce résultat, après avoir obtenu le consentement

de monsieur l'évêque d'Angers qui étoit Monsieur Claude du Rueil et les lettres de sa majesté, on

choisit pour l'emplacement de ce couvent un lieu anciennement appelé Belleborde242».

La plupart du temps toutefois, il faut l'intervention d'un fondateur. 

Le premier couvent breton est celui de Nantes, fondé en 1593 par le duc de Mercoeur :  « En ce

temps, à l'instance de Monseigneur de Mercoeur Gouverneur de Bretagne, quelques freres y furent

envoyez,  dont  les  noms  étoient,  P.  Simplicien  de  Chaumont,  P.  Jacques  de  Paris  Bolduc,  P.

Ambroise de Collomiers Predicateurs,  & un F. de Normandie Laïc,  qui  batirent le  Convent de

Nantes, Ville Capitale de cette province de Bretagne, où l'on en ajouta tant d'autres, dans la suite

des années, que cette Province faisant partie de celle de Paris, en fut séparée, l'an 1630, & fit une

Province entiere, comme nous dirons ailleurs243. En 1611, à Morlaix, l 'établissement des capucins

242 MAUZAIZE J., « Les capucins dans le Maine », op. cit., p. 222.
243 CALUZE A., Les annales des Frères Mineurs Capucins, A Paris, chez Pierre de Bats, rue saint Jacques, à l’image 

saint François, 1677, vol.Tome second, p. 787.

74

Intérieur de la chapelle Saint-Louis Saint-Francois, Saint-Servan, photo Catherine 
Pichot, septembre 2015



fait suite aux prédications du père Joseph du Tremblay244. Le fondateur est le marquis de Kerjean,

dont les deux fils deviendront capucins sous les noms de Joseph et Séraphin de Morlaix. En 1614,

Laurent Peschart, conseiller au Parlement, leur octroie un terrain à Vannes, et le roi complète le don

par  l'autorisation d'utiliser  pour  la  construction du couvent  les pierres  du château en ruines  de

Lestrénic en Sené.245 La même année, à Laval, Jacques Marest, seigneur des Abatants, et François

Bignon, sieur de la Crau, leur cèdent le lieu de Hichebride246. En 1615, trois couvents sont fondés,

celui de Machecoul à l'initiative d'Antoinette d'Orléans Longueville, celui de Saint-Brieuc grâce au

don de Boisboissel : « Pour la gloire de Dieu, pour la conservation et la prospérité de la religion

catholique et romaine, pour le salut des ames... le donateur fait remise aux capucins de sa maison

noble de la Grange-Bannerye,  avec son enclos, pourpris et  jardins »  Enfin,  celui de Guingamp

grâce à Mr de Coatrieux qui leur cède son manoir de Penker. Les fondations continuent avec Dinan,

en  1621 : Jean d'Avaugour,  sieur  de  Saint-Laurent,  seigneur baron du Bois  de  la  Motte  et  du

Guildo,  fils  d'un  lieutenant  général  dans  l'armée  du  duc  de  Mercoeur  et  qui  a  commandé  la

garnison  ligueuse  dinannaise,  est  le  fondateur  du  couvent247.  Michel  Rigaud,  seigneur  de  la

Hautière, cède en 1622 le terrain de l'Hermitage à quatre capucins qui y fondent un petit couvent, le

deuxième de Nantes. A Lannion, cette même année 1622, Pierre de Coatrédrez donne aux capucins

le terrain de Crec'h Plac'h, mais la première pierre n'est posée qu'en 1628248. Dans la petite ville de

Marans, en 1626, c'est la veuve d'un marchand, Jeanne Clément, qui fait don aux capucins d'une

partie de sa maison pour y établir un hospice249. En 1634 la plantation de croix se fait à Landerneau,

où la première pierre est posée au nom du duc de Rohan en 1636250.

En 1634, à Hennebont,  le fondateur est François de Cossé-Brissac :  « les habitants de Hennebont

nous ont souvent fait supplier de les aider dans l'établissement d'un couvent de capucins qui a leur

été consenti en notre faveur par le Rme évêque de Vannes, sébastien de Rosmadec, confirmé par

lettres du roi. Nous arrêtons de fonder ce couvent en la dite ville de Hennebont, à l'exemple de

quelques-uns de nos aïeux qui ont bati et doté plusieurs maisons de différents ordres religieux. Les

Pères Capucins devront prier pour la santé du roi et le bien de l'Etat, pour la prospérité de la

maison  de  Brissac,  pour  nous  et  notre  très  chère  femme,  nos  enfants  et  successeurs.  Fait  à

Hennebont le 15 octobre 1634251 

244 FULGENCE DE GOUDELIN, Capucins bretons : XVIIe-XXe siècles, op. cit., p. 19
245 Ibid., p. 20.
246 MAUZAIZE J., « Les capucins dans le Maine », op. cit., p. 135.
247 OLLIVIER G. et TISSERAND N, Les couvents et la ville: les fondations dinannaises du XVIIe siècle, de leur origine à la 

Révolution, Dinan, G. Ollivier, 1985, p. 27.
248LA HAYE P. de, BRIAND Y, DUCHESNE L-C, Histoire de Lannion..., Lannion, P. de La Haye, 1974, p. 62-63.
249 FLEURY P., « Le couvent des Capucins de Marans », Recueil des actes de la Commission des arts et monuments de la 

Charente-Inférieure, vol. 16,1902, p. 490.
250 FULGENCE DE GOUDELIN, Capucins bretons : XVIIe-XXe siècles, op. cit., p. 27.
251 LE MOING J.-M., Hennebont: ses origines, son histoire religieuse, Paris, Res Universis, 1993, p. 146.

75



Enfin, le tout dernier couvent est fondé à Audierne en 1657, dans le petit manoir offert par le petit

noble Vincent du Menez, qui devient le frère Vincent d'Audierne252.

On assiste donc à une diffusion extrêmement rapide de l'ordre en Bretagne, avec une phase créatrice

particulièrement impressionnante entre 1610 et 1625.

252 CORNEC P., Le Couvent des Capucins d’Audierne: 1657-1795 fondation, vie et disparition d’une institution capiste, 
Audierne, Éd. Du Cap-Sizun, 2000, p. 5-6.

76



77



II 1 c   Quelques éléments sur la population des couvents bretons     

Le frère Balthazar consacre la moitié du manuscrit à dresser la liste des mille premiers capucins de

la  Province  de  Bretagne.  Voici  un  extrait  du  premier  catalogue  (par  ordre  alphabétique)253

permettant de mieux appréhender le travail fait : 

 

On y voit que sont renseignées systématiquement les colonnes en indiquant un numéro d'ordre, le

nom de religion, la qualité (prédicateur, prêtre, clerc, frère lai), ainsi que la date de prise d'habit.

Nous ne disposons donc pas des noms civils des frères. Ce n'est d'ailleurs qu'en 1667 que des édits

royaux  obligent  les  communautés religieuses  à  tenir  les  registres  de  sépulture  mais  aussi  de

« vêtures, noviciats et professions254. C'est pourquoi un registre de ce type, même si n'y figurent pas

toutes  les  indications  que  nous  souhaiterions  y  trouver,  est  particulièrement  précieux.  A titre

indicatif, il n'est particulièrement rien resté pour la Province de Lyon au XVIIe siècle, « à part un

petit  cahier  du noviciat  de  Romans pour  les  années  1660,  et,  surtout,  les  listes  de  professions

enregistrées dans les Annales du couvent de Grenoble.255 » Y figurent également, quelquefois, l'âge

à la date d'entrée en religion, et la date de mort si celle-ci est antérieure à celle de la confection du

manuscrit. Quelquefois est nommé, pour l'honorer, une personne remarquable extérieure à l'ordre :

ainsi Henri IIII, Roy de Fran[ce], amy de l'ordre, et à plus forte raison Jésus-Christ Pere de l'Ordre

253 L'ordre alphabétique n'est pas strictement respecté, B. se contentant de regrouper les noms de religions par initiale 
du prénom. MS 0275, p. 42-84. L'extrait figure p. 50

254 URIEN, L., Les Noms de religion dans les couvents bretons à l’époque moderne, op. cit., p. 5.
255 DOMPNIER B., Enquête au pays des frères des anges: les Capucins de la province de Lyon aux XVIIe et XVIIIe 

siècles, Saint-Etienne, Publications de l’Université de Saint-Etienne, 1993, p. 16.

78

MS 0275, p. 50



[est] né l'an du monde 3950 256.  Dans ce cas aucun numéro n'est attribué. Par ailleurs, ce numéro

figurant devant chaque nom ne s'incrémente pas sur l'ensemble, mais au sein de chaque lettre de

l'alphabet : il y a 137 religieux dont le prénom commence par A, 98 par B, 104 par C, etc...A la fin

de chaque rubrique, des dates postérieures à 1662, comme ci-dessous, à la fin de la lettre F, où les

derniers noms inscrits sont toujours lisibles, mais d'une écriture moins régulière.

Ce  premier  catalogue  est  donc  dans  un  premier  temps  alimenté  jusqu'en  1662,  puis  complété

ensuite257.  On arrive de ce fait  à un total  de 1079 noms, auxquels on peut rajouter 4 personnes

repérées dans le deuxième catalogue. Les mille capucins sont donc 1083.

Un deuxième catalogue présente les mêmes individus recensés cette fois par ordre chronologique de

vêture258.

A la suite des deux pionniers indiqués à l'encre rouge,  les noms de tous les capucins présents au

moment de la partition entre Touraine et Bretagne, le 15 mai 1629,et tous ceux qui s'y rajoutent,

suivant le modèle suivant. 

256 MS 0275, p. 61 et p. 63.
257 On trouve même, p. 52, un « Charles de Douarnenez » entré en 1707. 
258 MS 0275, p. 96-159.

79

MS 0275, Début de la liste chronologique, p. 
96

MS 0275, p. 58



Balthazar clôt la liste en 1663259. 

Enfin,  un  troisième catalogue  se  poursuit  jusqu'en  1667,  et  permet  ainsi  de  compléter  la  liste

générale. C'est celui  des morts  260. Pour chaque année, on a le nom du frère, sa qualité, sa date

d'entrée en religion, et son lieu et sa date de mort, ainsi qu'un numéro d'ordre. 

Si certains particuliers extérieurs à l'ordre ou à la province sont cités261, seuls les capucins bretons

sont numérotés. B en recense 490, auxquels on peut rajouter 8 frères recensés dans le catalogue 2.

On atteint alors 498 morts 

Ces trois listes successives et un peu complémentaires permettent de recueillir un certain nombre de

données.  A partir d' elles, il est donc possible, une fois la saisie effectuée sur tableur, de  tirer de

multiples informations. Nous nous inspirerons ici des travaux de Bernard Dompnier sur la Province

de Lyon262, en les adaptant pour la Bretagne d'après les indications d'Alain Croix263. 

259 MS 0275, p. 158. Un 1001e frère, Zacharie de Rennes, sans doute oublié au départ, est rajouté ensuite.
260 MS 0275, p. 164-193
261 Notamment les « particuliers considérables » p. 186-187
262 DOMPNIER B., Enquête au pays des frères des anges, op. cit.
263 CROIX A., La Bretagne aux 16e et 17e siècles: la vie, la mort, la foi, Maloine, Paris, 1980, T. 1, p. 130-150.

80

MS 0275, p. 120

MS 0275, p. 164.



Des « photos de famille » : 

Dans la mesure où ces listes, malgré leur richesse, s'étalent dans le temps, elles mêlent les vivants et

les morts. Nous pouvons toutefois trouver, à l'intérieur du manuscrit  lui-même, ou par un autre

biais, de quoi disposer de 4 « coupes » successives, en 1629, 1643, 1650 et 1667. 

Il est nécessaire, au préalable, de distinguer, à l'intérieur de l'ordre, les différentes catégories de

frères : si tous embrassent l'état religieux et prononcent les mêmes vœux, et de ce fait sont dans

l'absolu  considérés  comme d'une  égale  dignité,  les  clercs  se  destinent  à  remplir  des  fonctions

sacerdotales, ce que ne font pas les frères lais, qui assurent la vie matérielle du couvent. N'étant pas

amenés à lire les offices, on n'exige pas d'eux  la même instruction.  Les clercs suivent un cursus

d'études  de six à huit ans : ils sont dits au début  « simples clercs » avant de  recevoir  au cours de

leurs premières années de vie religieuse les ordres mineurs puis majeurs. Ils passent alors dans la

catégorie des prêtres. Certains continuent leurs études pour devenir prédicateurs. Cela correspond à

trois  années  de  philosophie,  plus  quatre  de  théologie,  sous  la  responsabilité  d'un  lecteur.  Une

personne entrant dans la catégorie des clercs est donc amenée à évoluer, de simple clerc à prêtre

puis, éventuellement, à prédicateur. Il arrive (rarement) que certains restent simples clercs toute leur

vie,  plus  fréquemment  qu'ils  restent  simples  prêtres  toute  leur  vie,  la  fonction  de  prédicateur

exigeant des qualités que tous ne peuvent avoir : c'est le cas de Balthazar. 

Celui-ci nous  fournit  en  1629  un  premier  tableau  comparatif  des  capucins  de  Touraine  et  de

Bretagne264. Il y indique 502 frères en Touraine et 337 en Bretagne. On peut le résumer ainsi : 

Bretagne Maine Ensemble

Prédicateurs 45 17 62 18, 34 %

Prêtres 77 45 122 36, 10 %

Clercs 61 24 85 25, 14 %

Frères lais 49 20 69 20, 42 %

Ensemble 232 106 338 100 %

Il distingue donc à l'intérieur de la Province de Bretagne le sous-ensemble du Maine.

En 1643, la carte, extraite d'un atlas des capucins265, établie par le frère Maximin de Guchen, porte

264 MS 0275, p. 137. Il y a une erreur d'addition. Le total est de 338.
265 Chorographica  descriptio  provinciarum  et  conventuum  fratrum  minorum  S.  Francisci  Capucinorum,

praedicatorum,  sacerdotum  et  laicorum  universorum  ejusdem  ordinis  collectio...,  Romae,  [s.n.],1649.  Un
exemplaire  de  1649  se  trouve  à  la  bibliothèque  Sainte-Geneviève.  La  photographie  du  cartouche  figure  dans

81



dans un cartouche des indications, en italien,  que l'on peut remanier ainsi, pour garder possible la

comparaison.

PROVINCIA DI BERTAGNA

Predicatori 108 25, 78 %

Sacerdoti 147 35, 08 %

Clerici 67 15, 99 %

Laici 97 23, 15%

Ensemble 419 100 %

On a ensuite une « photographie » par une annotation du frère Balthazar, qui fait l'addition de tous

les  frères  capucins  à  l'occasion  du  chapitre  général  tenu  à  Rome  en  1650266 :  les  frères  de  la

Province de Bretagne,  après la décision d'accroissement de la Province,  sont alors au nombre de

514, ainsi répartis : 

Prédicateurs 144 28, 02 %

Prêtres 186 36, 18 %

Clercs 58 11, 29 %

Frères lais 126 24, 51 %

Ensemble 514 100 %

Enfin, un tri effectué dans la base de données établie par Balthazar lui-même jusqu'en 1667, si l'on

en ôte tous les frères pour lesquels manque une précision de qualité, et tous ceux pour lesquels une

date de décès a été indiquée, donne le résultat suivant : 

Prédicateurs 115 19, 13 %

Prêtres 147 24, 46 %

Clercs 197 32, 78 %

Frères lais 142 23, 63 %

Ensemble 601 100 %

On obtient, en regroupant ces chiffres, l' image de l'évolution suivante : 

GAUDILLAT C., Cartes anciennes de la Bretagne : 1582-1800, Coop Breizh, 1999, p. XXII. La confection de cet atlas
est  commandée par  le  général  Jean de  Montcalieri  à  trois religieux  de  la  Province  d'Aquitaine,  Bernardin  de
Bordeaux,  Louis  de  Montrejeau  et  Maximin de  Guchen.  MAUZAIZE J.,  Le rôle  et  l’action  des  Capucins  de  la
province de Paris dans la France religieuse du XVIIème siècle, Atelier Reproduction des thèses, Université Lille
III, Lille, 1978, op. cit., T. 1, p. 62.

266 MS 0275, p. 30

82



Peut-être peut-on attribuer le nombre relativement faible de lais, en 1629, au fait qu'il s'agit de la

date de création de la province, où le recrutement commence. Sans doute est-ce cette même raison

qui explique la forte proportion, si on les regroupe, de clercs et de prêtres, que l'on peut considérer,

en partie du moins, en formation. Celle-ci n'étant pas encore terminée, les prédicateurs sont eux

aussi proportionnellement peu nombreux, par rapport aux années suivantes. La « photo de groupe »

en 1667, fait bien apparaître également une plus forte proportion de religieux en formation (prêtres

et clercs) alors que l'on assiste à une diminution du nombre de prédicateurs. S'agit-il ici d'un effet

démographique dû à la famine des années précédentes (moins du fait du décès des capucins eux-

mêmes que d'un arrêt dans le recrutement, qui reprend plus tard), ou au décès de toute une classe

d'âge  composée  des  personnes  entrées  en  religion  trente  ou  quarante  ans  plus  tôt ?  Cette

augmentation régulière est en tous cas, bien sûr, à mettre en lien avec la fondation des couvents Le

graphique ci-dessous,  recensant  le  nombre  de couvents  bretons aux mêmes dates,  présente  une

allure globale équivalente.

83



Cependant, si on ne remarque que peu de différences entre les années 1629, date de fondation de la

province (19 couvents) et 1643 (après la fondation d'Hennebont en 1633 et de Landerneau en 1634,

le  nombre  de  couvents  bretons  s'élève  à  21),  on  observe  ensuite  un  saut  quantitatif :  6  autres

couvents sont  officiellement recensés lors du jubilé de  1650 après l'adjonction d'une partie de la

province de Touraine, mais il ne s'agit pas de nouvelles fondations. En effet, Baugé a été fondé en

1597, Fontenay en 1610, Les Sables en 1611, Machecoul en  1615,  Luçon en 1619 et Marans en

1626. Le nombre total des couvents est alors de 27. Enfin, les fondations de Quimperlé en 1653 et

d'Audierne en 1657 portent le total à 29, nombre inchangé en 1667. 

Dans la mesure où, dans l'état religieux, peuvent se succéder pour une même personne les états de

clerc, de prêtre, et de prédicateur pour les plus doués, il peut être pertinent de rassembler ces trois

catégories dans une catégorie globale de clercs, ce qui permet de mieux visualiser la part occupée

par les laïcs.

On obtient alors un « état du personnel » de la province de Bretagne qui,  à la fin de la vie de

Balthazar, se présente ainsi : 

84



Comme dans les graphiques suivants,  on peut  remarquer  l'irrégularité de la  courbe,  et  faire  les

premières  hypothèses :  les  débuts  modestes  des  prises  d'habit  sont  peut-être stoppés  nets  par

l'irruption de la peste des années 1629-1632, soit par la mort effective des capucins, soit par l'arrêt

des entrées, mais rattrapés dans les années suivantes ce d'autant plus que les couvents d'Hennebont

et de Landerneau voient le  jour en 1634.  Les creux observés en 1652-53 ne correspondent  par

contre a priori à aucune épidémie, mais sont suivis d'une forte poussée. Nous verrons plus loin qu'il

faut  en  attribuer  la  cause  non à des  problèmes épidémiques  ou climatiques,  mais  à  des  soucis

internes :  il  s'agit  d'entrées  retardées,  puis  « rattrapées » du  fait  de  la  résolution de  l'affaire  de

Touraine. Cet événement est crucial dans la vie de la province. 

Enfin, la crise démographique générée par la famine de 1661-1662 est perceptible sur la courbe.

Elle l'est également sur le tableau suivant, qui superpose les courbes respectives des vêtures et des

décès. Ceux-ci ne sont  comptabilisés que très rarement avant la création en 1629 de la province.

Mais la hausse des décès est perceptible en 1631, compensée par une hausse des vêtures durant les

années 1633-1635. Le même mouvement de compensation est également observable sur les décès

de 1649, rattrapés par les vêtures des années 1651-1652. Il s'agit là d'un paramètre classique dans

l'analyse des recrutements. Mais, comme dans la « photo de famille » des capucins en 1657, on

repère  une  très  forte  poussée  des  recrutements  en  1656,  qui  ne  semble  pas  liée  à  un  nombre

particulièrement élevé de décès.. L'affaire de Touraine, que nous allons présenter plus loin, est bien

à l'origine de cette spécificité. 

85



Les entrées en religion : 

Nous avons vu que les catalogues de B permettaient de comptabiliser 1083 frères. Cependant, il

arrive (très rarement) que la date d'entrée en religion ne soit pas indiquée. C'est le cas par exemple

de religieux morts au début de la période de constitution de la province, comme dans l'extrait  ci-

dessus, souvent d'origine étrangère, comme Georges267 ou Mathieu d'Hybernie268, ou de frères lais,

comme Justin de Rennes269 ou Laurent de Dol270. Une fois retirés les noms des personnes sans date

d'entrée, ou lorsque celle-ci est hasardeuse (graphie difficilement lisible, ce qui est exceptionnel, ou

décalage dans les lignes)  on obtient 1050 références  complètes, qui permettent d'établir  la courbe

des vêtures. 

267 MS 0275, p. 174
268 MS 0275, p. 180
269 MS 0275, p. 63.
270 MS 0275, p. 168

86



Les débuts sont modestes, s'élevant pendant une dizaine d'années à moins d'une dizaine par an. Il

faut cependant prendre en compte le fait que ces premiers religieux font partie d'un ensemble qui a

fait profession aux tous débuts de l'implantation de l'ordre en France, et qui ne sont pas originaires

de  Bretagne,  ni  même  de  l'ouest  de  la  France.  C'est  le  cas  de  Raphaël  d'Orléans,  comme  de

Constance d' Hybernie, qui est d'origine irlandaise. L'on peut supposer que les premiers couvents de

la province, ceux de Nantes (1593), du Mans (1602), de Rennes (1604) hébergent dans un premier

temps des  frères de ce type.  D'autres  frères entrés en religion dans les mêmes années peuvent

notamment appartenir, au moment où Balthazar établit la liste, à la Province de Touraine où ils sont

demeurés après la division.  La courbe commence à se relever à  partir des années  1610, puis plus

nettement vers 1615-1620, où le nombre de vêtures par an s'établit la plupart du temps entre 15 et

20.  Sans  doute  peut-on  lier  ces  vêtures à  la  possibilité  matérielle  d'assurer  l'hébergement  des

nouveaux entrants,  à savoir la construction de nouveaux couvents :  cette période est  celle de la

fondation d'une dizaine de couvents bretons, d'Auray en 1610 à Lannion en 1624. Les creux plus ou

moins marqués peuvent correspondre à des aléas sanitaires  ou climatiques  (peste  de  1628-1632,

dysenterie de 1639, famine de 1661-62271 très atténuée en Bretagne mais plus grave dans le Maine

et  l'Anjou).  Les  pointes  leur  succédant,  par  exemple  en  1633-34,  peuvent  correspondre à  une

recrudescence  des  entrées  destinées  à  compenser  les  morts  des  années  précédentes,  mais  elles

correspondent  aussi  à  la  construction des couvents de  Landerneau et  d'Hennebont  en 1634.  Cet

élément  est  également  perceptible par contraste,  dans le tassement des entrées  de 1635 à 1650

271 Voir supra, 

87

15
83

16
01

16
04

16
07

16
10

16
13

16
16

16
19

16
22

16
25

16
28

16
31

16
34

16
37

16
40

16
43

16
46

16
49

16
52

16
55

16
58

16
61

16
64

0

10

20

30

40

50

60

70

Les "mille" premiers capucins de la Province de Bretagne

nombre de vêtures par an

Années

n
o

m
b

re
 d

e
 v

ê
tu

re
s



environ, où aucun nouveau couvent n'est fondé.  La fondation du couvent de Quimperlé en 1653

permet peut-être une résorption des entrées des années immédiatement précédentes.  L'on retrouve

par ailleurs le creux des années 1652-55 constaté dans la « photo de famille » des frères vivants en

1667. Il est suivi de la pointe de 1656, que le frère Balthazar qualifie « d'année nombreuse », et où

l'on arrive presque à 60 !  la fondation du couvent d'Audierne en 1657 offre alors une possibilité

d'hébergement supplémentaire.

Ces frères capucins, d'où viennent-ils ? Leur nom de religion permet de déterminer leur lieu de

naissance. On repère dans la liste certaines provenances lointaines très rares :  Dantzig, Genève,

Londres,  l'Hybernie  (c'est-à-dire  l'Irlande).  Le  Sud  de  la  France  est  très  peu  représenté  (1  en

Avignon, 1 en Provence).  Certaines incertitudes demeurent,  du fait  d'homonymies pour certains

lieux,  mais  lorsqu'elles existent, le choix a été fait  de favoriser le  local :  on peut  supposer que

lorsqu'il est question de Montfort, il s'agit de Montfort-sur-Meu, dans le diocèse de Saint-Malo, et

non  de  Montfort  en  Provence  ou  en  Aquitaine.  Lorsqu'on  parle  de  Moncontour,  il  s'agit

probablement de celui du diocèse de Saint-Brieuc, et non du Moncontour poitevin. Un frère venant

de  « Cambon »  est  sans  doute,  en  réalité,  originaire  de  Campbon,  dans  le  diocèse  de  Nantes,

etc...Cependant,  pour  les  natifs  de  Chateauneuf,  comment  choisir  entre  Chateauneuf  d'Ille-et-

Vilaine,  dans le diocèse de Saint-Malo,  ou Chateauneuf-du-Faou, dans le diocèse de Quimper272 ?

Parfois, l'homonymie n'est pas gênante : pour Saint-Jouan, qu'il s'agisse de Saint-Jouan-de-l'Isle, ou

de Saint-Jouan-des-Guérets, tous deux dépendant du diocèse de Saint-Malo.  Compte tenu de ces

incertitudes, qui restent très marginales, on peut tout de même constater que la très grande majorité

des frères sont issus de l'ouest de la France. La carte ci-après établit l'origine des mille premiers

capucins (1058 exactement) sur la base des  diocèses  de l'ancien Régime,  et, pour la Bretagne au

sens strict, d'après le relevé effectué par Alain Croix des différentes paroisses bretonnes273.

272 Dans ce cas particulier, c'est le premier qui a été arbitrairement choisi.
273 CROIX A., La Bretagne aux 16e et 17e siècles, op. cit., p. 135-143. Chaque fois qu'un nom de lieu a été noté, il a été 

systématiquement vérifié sur la liste des paroisses établie par Alain Croix. Dans le cas où le lieu n'a pas été identifié 
par ce biais, c'est la carte des neuf diocèses de Bretagne par Hubert Jaillot (1706) qui a servi de source à la 
vérification.

88



On peut y constater une prédominance  du diocèse de Rennes (176 religieux) suivi du très étendu

diocèse du Mans (153) et de celui de Nantes (145).  Ils sont suivis des diocèses de Quimper (100

religieux), Saint-Brieuc (96) et Saint-Malo (94). Viennent ensuite ceux de Vannes (81), Tréguier

89



(74) et Léon (60). Les diocèses périphériques d'Angers (20), Sées (13), Luçon (9) précèdent ceux de

Bayeux (6) et du minuscule Dol (6).

Il  s'agit  là  toutefois de  chiffres globaux ne rendant pas compte de l'évolution  dans le temps du

nombre d' entrées en religion des frères originaires de chaque diocèse. 

C'est pourquoi un travail de tri à partir des données recueillies a été établi, en prenant en compte,

par diocèse appartenant à la Province de Bretagne, ou en étant limitrophe, les entrées par décennies

complètes274. On trouve ainsi 967 personnes, ainsi réparties :

Ce qui peut également se présenter ainsi : 

274 Ont donc été éliminés les entrées antérieures à 1600 et postérieures à 1660. Ont également été éliminés les lieux 
d'origine plus « anecdotiques », portant sur le début de la période (étranger, sud de la France), ainsi que les diocèses 
où le recrutement sur l'ensemble de la période 1600-1660 était inférieur à 5 (Avranches, Coutances, Maillezais), 
ceci afin de ne pas brouiller inutilement la visibilité du graphique. 

90

Tableau 1: Professions par diocèse et par décennie



On remarque bien, alors, comment la forte poussée de départ  apparaissant dans les diocèses de

Nantes  (couvent fondé en 1593), du Mans (1602),  et dans une moindre mesure de Rennes (1604)

dans la décennie 1611-1620, fléchit pour Le Mans et Rennes dans la décennie suivante, alors qu'elle

se maintient et même augmente pour le diocèse de Nantes.  Il est possible que cela soit dû à la

création du petit couvent annexe de l'Hermitage en 1622, mais aussi au déménagement du couvent

de Nantes qui, du Marchix, se déplace à la Fosse pour étendre ses locaux. Il faut sans doute aussi

prendre  en compte le  fait  que ces  deux villes  d'importance  équivalente275 appartiennent  à  deux

ensembles distincts au niveau sanitaire et climatique (pays nantais d'une part, diocèse de Rennes et

intérieur  du  diocèse St Malo d'autre part).  Les épidémies se manifestent de façon moins aigüe à

Nantes (épidémies chronique de 1625-1632, dysenterie de 1639) qu'à Rennes. Par contre, la crise

frumentaire  est  plus  grave  à  Nantes  qu'à  Rennes  en  1631  ou  1660.276 Une forte  baisse  de

recrutement,  suivie d'un tassement, y est à noter, alors  même que l'on assiste à un accroissement

considérable du nombre de professions de frères originaires du diocèse de Rennes, qui en 1660 est

de loin le plus dynamique de la province. A la fin de la période (1641-1660), les diocèses de Saint-

Brieuc, et surtout de Quimper, deviennent également des pourvoyeurs importants. Cette « ruée vers

l'Ouest »  se  traduit  dans  la dernière  décennie  par  la  fondation  des  couvents  de  Quimperlé  et

d'Audierne. En même temps, on constate également une remontée des recrutements dans le diocèse

du Mans , à relier à l'agrandissement du couvent du Mans : Le 19e mars 1658 jour de Saint Joseph

le  RP Archange  de  Rennes  3e deffiniteur  &  Gardien  du  Mans  a  mis  le  première  pierre  avec

cérémonie& bénediction au convent renouvellé du Mans, qu'il a rebasty, & réformé tout entier en 3

ans,  augmenté  le  choeur de  moitié,  & basty  la  petite  chappelle  de  Saint  Francois,  où les  PP

Dominicque  d'Hybernie  &  Balthazar  de  Bellesme  ont  célébré  les  deux  premières  messes  le

Dimanche des Rameaux 1661 10 avril & le 9e fut plantée la croix au cloistre.277 

Il est clair en tous cas qu'il faut tenir compte de l'influence exercée par la présence des couvents

capucins : parmi les 1058 capucins retenus avec des données complètes, 651 sont originaires d'une

ville où est installé un couvent de capucins. Le tableau ci-dessous (siège de l'évêché en rouge) en

fournit la répartition : 

275 « il semble raisonnable d'attribuer à la ville [de Rennes] une population de 45000 h env , 40 000 à Nantes. » CROIX 
A., La Bretagne aux 16e et 17e siècles, op. cit., p. 144.

276 Ibid., p. 340.
277 MS 0275, p. 240.

91



On peut  y  constater,  si  l'on  se  tient  aux  diocèses  intégralement  compris  dans  la  Province  de

Bretagne, que le couvent de Rennes est le seul du diocèse de Rennes, tandis que les diocèses du

Léon et de Saint-Malo en comprennent deux, l'équilibre étant encore mieux assuré dans les autres

diocèses, qui comptent tous trois couvents : c'est  le cas pour Le Mans, Quimper, Nantes, Saint-

Malo, Tréguier et Vannes. 

Focus sur les diocèses bretons

Nous avons la chance de disposer, pour approfondir cette analyse des entrées, des données fournies

par Alain Croix au début de sa thèse, où il donne, en plus du recensement des paroisses pour chaque

diocèse, un ordre d'importance pour chacune, la population probable n'étant pas le seul critère. S'y

ajoute en effet, notamment, pour notre étude, le poids du siège de l'évêché,qui fait de Tréguier une

petite ville alors même qu'il s'agirait, autrement, d'un gros bourg. Nous y avons retenu toutes celles

constituant  la  ville  mentionnée  dans  le  nom de  religion. et  avons  appliqué  à  la  liste  la  même

classification.

Alain Croix distingue :

- les très grandes villes : Nantes et Rennes.

- les grandes villes : Saint-Malo et ses 20 000 h, Morlaix et ses 12 000h, Vannes qui en compte

 11 000, Fougères et Vitré 10 000 chacun. 

92



- les villes moyennes, entre 6000 et 8000 h : Dinan, Ploermel, Saint-Brieuc, Hennebont, Quimper,

Lannion.

- les petites villes , dont la population est inférieure à 6000 h : Ancenis, Chateaubriand, Guérande,

La Roche-Bernard, Le Croisic, Guer, Josselin, Monfort, Lamballe, Loudéac, Moncontour, Quintin,

Auray, Carentoir, Malestroit, Pontivy, Redon, Carhaix, Quimperlé, Crozon qui ne doit ce rang qu'à

son étendue, Guingamp, Tréguier, l'ensemble Roscoff-Saint-Pol-de-Léon, et enfin Landerneau.

-  les  gros  bourgs :  par  souci  de  simplification,  les  autres  lieux  ne  figurant  pas  dans  les  listes

précédemment citées ont été rentrés dans la catégorie « gros bourgs », même s'il pouvait s'agir de

lieux-dits.  Certains  d'entre  eux,  comme Brest,  se  développent,  d'autres,  en  restant  modestes,  se

distinguent par leur fonction : c'est le cas d'Audierne ou de Douarnenez, par exemple. 

Si l'on intègre l'ensemble des lieux étudiés suivant la méthode indiquée ci-dessus, on obtient, pour

les 832 religieux originaires de l'ensemble de la Bretagne, un tableau de ce type : 

Celui-ci peut graphiquement se traduire ainsi : 

Semble donc apparaître nettement, de cette manière, la prédominance des deux très grandes villes

que sont Rennes et Nantes, et qui seraient massivement pourvoyeuses. 

93



C'est notamment le cas de la ville de Rennes, siège de l'évêché et d'un couvent de capucins depuis

1606, et  dont les 142 entrées représenteraient 80,68 % des 176  du diocèse.  L'importance de ce

chiffre  peut  interroger.  En  quoi  consiste  le  nom  de  religion :  s'agit-il  de  la  ville  natale ?  Pas

forcément : nous avons le cas de Balthazar de Bellême, né à Beaumont.  C'est, le plus souvent, la

ville de résidence des parents au moment de la profession. A moins qu'il ne s'agisse du couvent de

profession lui-même, ou tout au moins d'une « zone d'influence » de celui-ci. Si l'on prend l'actuel

département d'Ille-et-Vilaine, les lieux contenus dans les noms de religion sont les suivants : 

Lieux Distance de Rennes

Fougères 51 kms

Montfort 29 kms

Vitré 37 kms

Bazouges 42 kms

Chateaugiron 17 kms

Janzé 25 kms

Messac 40 kms

La Guerche 54 kms

On constate que, hors le cas de Chateaugiron, les lieux mentionnés sont distants d'au moins 25 kms

de la capitale du diocèse.

Par ailleurs, on peut repérer sur cette carte du diocèse en 1650 les bourgs faisant actuellement partie

intégrante de Rennes ou de son immédiate périphérie (Saint- Grégoire, Saint-Laurent, Saint-Hélier,

Chantepie,  Apigné,  Saint-Jacques-de-la-Lande)  ou un peu plus  distants (Vezin,  Thorigné,  Pacé,

Liffré, etc...).  Aucun ne figure dans le nom de religion.  On peut donc supposer que le terme de

Rennes  est  à  tout  le  moins  employé  pour  désigner  le  bassin  de  Rennes,  c'est-à-dire  la  zone

94



d'influence du couvent.  Celui de Rennes, le plus ancien, prend d'autant plus d'importance que les

deux autres grandes villes du diocèse, Vitré et Fougères, sont toutes deux le siège d'un couvent de

récollets278 : ces « grandes villes » sont indiquées dans  10, 79 % des noms.  Le reste correspond à

une petite ville (La Guerche) et à 9 gros bourgs. 

Nantes est l'autre très grande ville . Le couvent installé en 1593 est le plus ancien de la province. La

ville, siège de l'évêché, attire les candidats à  l'entrée dans l'ordre à  raison de 60 % des entrées du

diocèse. On peut supposer que, comme dans le cas de Rennes, le terme de « Nantes » englobe les

ruraux de la périphérie. Apparaît cependant ici un équilibre apporté par les 5 petites villes que sont

Ancenis,  Chateaubriand,  Guérande,  La  Roche-Bernard  et  Le  Croisic.  Comme  dans  le  cas  de

Rennes, le complément est apporté par 9 gros bourgs.

Bien que Dol,  siège du diocèse du même nom, soit  classée parmi les villes moyennes,  elle ne

pourvoit la province que de cinq religieux, le sixième étant originaire du gros bourg de Meillac. Il

faut toutefois, évidemment, ramener ces chiffres à la faible étendue de ce minuscule diocèse, malgré

ses enclaves. 

La ville de Saint-Malo (on y inclut Saint-Servan) est  une grande ville  qui pourvoit  en  entrants

31,18 %  des  capucins  d'un  diocèse  très  étendu  et  à  la  physionomie  variée,  où  l'on  trouve  les

« entrants » originaires de  2 villes moyennes, Dinan (16, 12%) et Ploermel (11, 82 %), 3 petites

villes (Guer, Josselin et Monfort ) et 10 gros bourgs.

Saint-Brieuc, ville moyenne, est le siège de l'évêché : elle draine 58, 33 % des entrées, les 40, 66 %

provenant des petites villes de Lamballe, Loudéac, Moncontour et Quintin. 

On retrouve un peu plus de variété dans le diocèse de Vannes : la grande ville, siège de l'évêché,

pourvoit au recrutement à raison de 37, 03 %. Si une ville moyenne comme Hennebont fournit 8,

77 % des entrants du diocèse, le reste du recrutement se fait plutôt dans les petites villes : Auray

(16, 04%), Carentoir, Malestroit, Pontivy, Redon

Quimper, siège de l'évêché, est la seule ville moyenne du diocèse : elle est à l'origine de 34 % des

entrées. Les petites villes de  Quimperlé (13%) et Carhaix (12%) complètent le recrutement avec

Concarneau et  la  paroisse très étendue  de Crozon,  le  reste  des  frères  étant  originaires  de gros

bourgs, chacun fournissant très peu de candidats, sauf Audierne (7%) où le dernier couvent s'installe

en 1657. 

Morlaix est la seule grande ville du diocèse de Tréguier. C'est la raison pour laquelle, au contraire

de ce qui s'est passé pour tous les diocèses cités précédemment, elle draine à elle seule 50 % des 74

278 Les couvents de ces deux villes sont recensés à la fin du XVIIIe dans la Province de Sainte-Marie-Madeleine, 
fondée en 1619. MEYER F., « Pour faire l’histoire des Récollets en France (XVIe - XIXe siècles) », Chrétiens et 
sociétés. XVIe-XXIe siècles, 1 janvier 1995, no 2, p. 83-99.

95



recrutements. La ville moyenne de Lannion pourvoit à 16, 21%, complétée par les 2 petites villes de

Guingamp (24, 32%),  et Tréguier (9, 45 %),  siège de l'évêché, mais petite ville ne dépassant pas

3500 h.

Enfin, le diocèse de Léon, le plus rural, est essentiellement constitué de petites villes et de gros

bourgs.  Roscoff  et  Saint-Pol  de  Léon,  rassemblés,  fournissent  45 % du  contingent.  On  trouve

ensuite Landerneau, puis Lesneven, suivis des gros bourgs de Brest, Saint-Renan et le Conquet. 

Au fur et à mesure, donc, que s'opère la fondation des couvents, partis de Rennes et Nantes, les plus

anciens appartenant à un tissu très fortement urbanisé, on assiste à une plus grande diversification

du recrutement dans des villes de plus en plus petites.

96



Très grandes villes  Grandes villes Villes moyennes Petites villes Gros bourg

97



Les morts de la Province 

Nous l'avons vu plus haut, B. recense 598 frères décédés dans la Province de Bretagne. Ces morts 

se répartissent ainsi : 

Nous avons observé, pour les vêtures, des creux pouvant  correspondre à des aléas sanitaires  ou

climatiques.  On retrouve dans les pointes de décès enregistrées lors de certaines années les crises

démographiques jalonnant la période : crises épidémiques de 1639 et de 1650, crise frumentaire de

1661-62, et  crise mixte de 1631-32279.  Cette dernière est la plus paroxystique d'un ensemble de

crises s'échelonnant de 1625 à 1640. De l'automne 1624 à 1632, l'épidémie de peste se propage

partout  et  sans  arrêt.  Elle  est  à  l'origine  de  la  mort,  au  couvent  de  Guingamp,  des  frères  lais

Bonaventure du Mans, le 27 juin 1631, et Eustache de Bellême, le 1er ou le 10 juillet 1631280.  Par

contre, bien que le mode de vie des capucins soit particulièrement rigoureux, leur popularité leur

assure une alimentation suffisante pour qu'on ne puisse attribuer le nombre de morts de l'année 1632

à la famine due à une mauvaise récolte en 1630 (printemps trop pluvieux),  qui se poursuit par un

hiver très rude en 1630-31. Mais ils peuvent être touchés, en 1639,  par une épidémie de dysenterie

liée  à  une  grande  sécheresse  qui  commence  au  Nord de  Rennes  et  se  propage  dans  la  région

jusqu'en janvier 1640. Alain Croix estime à 35000 le nombre de morts en 1639, dont 25 000 en

septembre,  octobre  et  novembre,  presque  tous  morts  de  la  dysenterie281.  Une nouvelle  attaque,

279 CROIX A., La Bretagne aux 16e et 17e siècles, op. cit., p. 253.
280 Les deux hommes figurent dans le catalogue des morts de la Province p. 166 du manuscrit. La cause de la mort est 

précisée dans le livre de raison d' Yves le Trévidic, bourgeois de Guingamp.FORTIN-LEJEUNE L., A Guingamp, au 
XVIIe siècle : Savoir mourir, savoir vivre. Livre de raison d’Yves le Trévidic, bourgeois , Mémoire de maîtrise, 
Rennes 2, Rennes, 1995, p. 147.

281 Ibid., p. 317

98

1
62

8
1

62
9

1
63

0
1

63
1

1
63

2
1

63
3

1
63

4
1

63
5

1
63

6
1

63
7

1
63

8
1

63
9

1
64

0
1

64
1

1
64

2
1

64
3

1
64

4
1

64
5

1
64

6
1

64
7

1
64

8
1

64
9

1
65

0
1

65
1

1
65

2
1

65
3

1
65

4
1

65
5

1
65

6
1

65
7

1
65

8
1

65
9

1
66

0
1

66
1

1
66

2
1

66
3

1
66

4
1

66
5

1
66

6
1

66
7

0

5

10

15

20

25

30

Capucins bretons

nombre de morts par an



beaucoup moins virulente, a lieu en Haute-Bretagne entre janvier et mai 1650282.  Enfin,  l'hiver de

1659-60 est exceptionnellement rigoureux. Celui de 1660-61 est très humide, ainsi que le printemps

qui suit. Cela génère une mauvaise récolte et de mauvaises vendanges. L'hiver de 1661-62 est de

nouveau très froid, mais la Bretagne reste relativement épargnée par la grande famine de 1662283,

qui touche par contre l'Anjou, limitrophe au Maine. François Lebrun note la « misère effroyable »

qui y sévit dans les six premiers mois 284. Mais là encore, il est difficile d'affirmer que le nombre de

morts constatés chez les capucins soit lié à cette misère. Par contre, le tribut qu'ils donnent à la mort

peut aussi être dû à leurs pratiques de charité. 

Il n'en est jamais question dans le manuscrit où B. privilégie les aspects internes sans développer du

tout sur les activités charitables. Pourtant les capucins sont sur tous les fronts : ils sont à l'origine de

16 des 30 offres de service émanant de six ordres ou congrégations différents, présents dans 8 des

11  villes concernées.  On  note  leur  présence  dans  les  maisons de  santé  de  Rennes,  Nantes,

Guingamp, Lannion, Auray, Vannes, Quimper, Morlaix285. Nous trouvons dans la liste286 le frère lai

Louis de Morlaix, mort  de la peste  le 6 juillet 1631 : nous savons qu'il se trouvait volontaire au

lazaret de Morlaix287.  Les bourgeois de Rennes, en 1637, envoient au Provincial de Bretagne une

lettre pour lui demander de leur laisser Philippe d'Hennebont qui dirige alors la maison de santé, et

dont  ils  louent  « la  sage  conduicte,  la  prudente  economye,  et  le  vertueux  et  charitables

comportemens » , ajoutant plus loin : «  nous pouvons rendre ce tesmoignage publicq a cet homme

de bien,  qu'il s'est si  parfaitement et dignement acquitté  aux années précédentes, que nous avons

peine de croire qu'aultre que luy s'en puisse aultant dignement aquitter...  au péril de sa vye, laquelle

ayant jà une foys couru très grand hazard»288. Philippe d'Hennebont a survécu, il est toujours vivant

au moment où B. apporte les dernières informations au manuscrit, en 1667. 

Cette activité charitable s'exerce dans toute la France : en 1663, des lettres patentes de Louis XIV en

remercient les capucins, dont 278 sont morts dans cet exercice289. Il est d'autant plus étonnant que

B., même reclus pour raisons de santé dans les murs du couvent du Mans, ne le mentionne jamais,

pas plus qu'il ne donne d'explication sur les cinquante frères morts à l'étranger. Le schéma ci-après

regroupe  sous  l'appellation  « Levant »  des  appellations  diverses  comme Grand  Caire,  Bagdad,

282 Ibid., p. 325
283 Ibid., p. 328-339. 
284 LEBRUN F., Les Hommes et la mort en Anjou aux 17e et au 18e siècles: essai de démographie et de psychologie 

historiques, Paris La Haye, Mouton, 1971, p. 330.Il se produit à Angers, le premier mai 1662, la même crise de 
panique lors d'une distribution de pain que celle dont est témoin au Mans Balthazar. 

285 CROIX A., La Bretagne aux 16e et 17e siècles, op. cit., p. 567.
286 MS p. 164-165.
287 LOBINEAU G.-A., Vies des saints de Bretagne, Méquignon Junior, 1837, p. 408 et sv.
288 AM Rennes, GG 325. 
289 LOUIS XIV, [Lettres patentes portant confirmation des privilèges, exemptions et immunités dont jouissent les PP. 

Capucins.], impr. de Vve Binart (Dôle), 1663, p. 3.

99



Beyrouth,  Damas,  Chypre,  Ethiopie.  De  même,  l'appellation  « Brésil »  inclut  également

« Fernambourg »[i.e.Pernambouc]. Bourbon correspond à l'actuelle Ile Maurice, Lisbonne constitue

un « pied-à-terre » sur un trajet vers des destinations plus lointaines.  La proportion majoritaire de

frères morts au Levant vient de l'attribution de cette terre de mission à la Province capucine de

Bretagne. 

Les frères peuvent payer un tribut particulièrement lourd : durant la seule année 1658, cinq d'entre

eux meurent à l'étranger :  Ambroise des Sables à Lisbonne, Louis de Montournois à Beyrouth,

Lucien  de  Chateaugontier  au  Levant,  Maurice  de  Vannes  à  Tripoli,  Séverin de  Morlaix  à  l'Ile

Bourbon. 

L'examen du troisième catalogue peut également permettre de dresser un tableau  du mouvement

saisonnier de la mort. Nous  en  connaissons en effet  la date précise pour 475 des 598 capucins

recensés. 

100

Bourbon

Bresil

Guinée

Levant

Lisbonne

Maroc

ja
nv

ie
r 

fé
vr

ie
r

m
a

rs

a
vr

il

m
a

i

ju
in

ju
ill

e
t

a
o

ut

se
pt

e
m

b
re

o
ct

o
b

re

n
o

ve
m

b
re

d
é

ce
m

b
re

0

10

20

30

40

50

60

Ensemble des morts sur la période, quand le mois en est connu

nombre de morts



On y remarque sans surprise un maximum en janvier-février et en novembre-décembre, les mois les

plus  froids  de  l'année.  Mais  le mois  de  juillet  est  aussi  à  noter.  Il  est  difficile  cependant  d'en

conclure quoi que ce soit. 

On le voit donc, le manuscrit de Balthazar constitue, à juste titre, un monument à la mémoire de ces

mille premiers capucins porteurs, en moins de soixante ans, de Nantes en 1593 à Audierne en 1657,

d'un élan tout à fait considérable puisqu'il permet l'édification de 29 couvents. 

Une comparaison peut  être effectuée avec la  province de Lyon, dont  Bernard  Dompnier donne

l'effectif en 1643 (les frères y sont 835290) et dont les chiffres fournis par Balthazar lui-même pour le

jubilé de 1650291 sont les suivants : les frères sont 845. La répartition en catégories s'avère toutefois

erronée (le total serait de 735, et non de 845, ce qui est impossible étant donné le chiffre fourni pour

1643). Cela nous empêche malheureusement d'effectuer une comparaison entre Lyon et la Bretagne

pour l'année 1650. 

On constate quoiqu'il en soit, dans cet espace de 7 ans, un relatif tassement des effectifs pour Lyon,

alors que dans le même temps, la population des couvents bretons passe de 419 en 1643 à 514 en

1650292. Il ne faut toutefois pas oublier qu'un décalage de 20 ans existe entre la date de création du

premier couvent à Lyon, en 1574, et celui de Nantes en 1593. Après 1643, seules quatre couvents

sont encore fondés pour la province de Lyon293. Ce tassement se manifeste également à la fin de la

période considérée par Balthazar, avec la seule fondation des couvents de Quimperlé et d'Audierne. 

Un mouvement analogue existe donc,  avec toutefois  une forte  variante :  il  n'existe  pas dans la

province de Lyon de fort ralentissement des recrutements, avec ensuite une pointe analogue à celle

constatée en 1656  (presque 60 personnes),  ce qui joue par la suite  sur les statuts, les clercs se

trouvant proportionnellement très nombreux en 1667. 

290 DOMPNIER B., Enquête au pays des frères des anges, op. cit., p. 195.
291 MS 0275, p. 30
292 Voir les « photos de famille » bretonnes des années 1643 et 1650 p. 85.
293 Il s'agit de Vichy, Avallon, Seurre et Tarare.DOMPNIER B., Enquête au pays des frères des anges, op. cit., p. 194.

101



II 2 Les écueils rencontrés

II 2 a   Le péché à l'intérieur du couvent  

Suivre le Christ et ses saints, et poursuivre sa conversion jusque dans l'entrée au couvent : que se

passe-t-il ensuite ? Les discours de Balthazar portant sur le péché montrent bien que celui-ci reste

pour lui, au sein même du couvent, un souci prégnant. Tout au long du manuscrit, on le retrouve,

par exemple ici : 

Quand le soleil se lève, il resiouit les diligents, et contristte les paresseux.Les premiers se lèvent

sans  marchander  avec  l'oreiller,  travaillent,  et  s'enrichissent.  Les  autres  ferment  les  fenestres,

tournent  le  dos  au  soleil,  &  a  sa  lumiere,  s'endorment  &  sont  touiours  pauvres,  indigens  &

souffreteux. Cet exemple ayant trait à la paresse n'est pas un blâme s'adressant à tous. Il vise ceux

qui  ne respectent  pas la  règle :  Ie  ne doute pas qu'il  ne se trouve quelqu'un,  lequel sortant de

l'obscurité, & venant à parroistre aux rayons de nostre Soleil, n'apercoive peut-estre, sur sa belle

Robbe  de  la  vie  religieuse,  plusieurs  petites  et  honteuses  bestioles,  c'est  a  dire  plusieurs

immortifications, desreiglements es mœurs régulières, & deffectuosites, capables de luy ietter de la

honte, & confusion devant les personnes plus vertueuses294.

Il met en cause les religieux tentés par la fréquentation des riches, ce qui va à l'encontre du vœu de

pauvreté : com(m)e le Lazare n'a point participé aux richesses, & bonnes cheres du Riche, aussi n a

t il point entré en partage avec luy des Peines de la damnation, & qu'il est bien dangereux aux

pauvres Evangelicques,  de flatter les riches dans leurs plaisirs,  & de les canoniser dans leurs

plaisirs, & dans leur luxe, sous ombre destre admis à leurs bonnes tables, d'estre dans leurs bonnes

graces, & d'en tyrer les petites commoditez temporelles, qui mettent ces Pauvres en grand danger

de participer aussi dans l'autre monde aux disgraces des riches, s'ils ont manqué de les advertir

serieusement du grand peril ou les richesses les exposoient, s'ils n'en usoient selon les intentions de

Dieu295. Richesse matérielle ou orgueil intellectuel sont analogues dans son discours :  ce que sont

les richesses au corps des hom(m)es mondains, cela est la science acquise à l'esprit de l'homme

vain & vuide d'humilité. Il  est vray, dira un Docte vain, que ie suis pauvre des biens temporels, soit

à cause de ma naissance, ou de ma profession, ou de mon vœu, mais ma science suppleera aux

294 MS 0275, p. 11.Or, la règle et la vie de ces frères est celle-ci : vivre en obéissance, en chasteté et sans rien en 
propre, et suivre l'enseignement et les traces de notre Seigneur Jesus Christ (Regle de saint Francois,chapitre I. 
FRANC ̧OIS D’ASSISE, VAUCHEZ A. et DALARUN J, ed., Francois d’Assise : écrits, Vies, témoignages, Paris, Ed. du Cerf 
Ed. franciscaines, coll.« Sources franciscaines », 2010, p. 190.

295 MS 0275, p. 255

102



richesses, car avec elle, ie parviendré aux Benefices, charges, & dignitez, qui me feront honorer, &

craindre d'un chascun : si ie suis laïc j'irai prescher dans les chaires esclatantes, où ie feray tous

les beaux panégyriques des saincts, & des personnes qualifiées qui me feront fendre la teste d'une

mitre, qui me fera reposer le reste de mes iours, si je suis religieux ie ne seray plus au rang des

petits Freres, j'iray me promener quand la solitude me sera ennuyeuse où il me plaira, ie seray bien

receu es maisons des grands, & des Riches qui tiendront à honneur de m'avoir proches d'eux, & de

me faire assoir a la premiere place de leurs bon(n)es tables, ou ie seray servi des meilleurs & plus

delicats morceaux, Quand le choeur me fera mal, & que la psalmodie me sera ennuyeuse, j'iré me

divertir a la campagne chez de bons amys, ou ie seray agreablement applaudy, & congratulé d'un

chascun. Je m'estudieré a dire, & faire de petits compliments doux & agréables, & a parroistre de

bonne humeur, pour ne pas passer pour un rabbat-joye, & ainsy ie coulleray le temps, & devidray

la fusée de ma vie, plaisamment & agreablement,  & non pas melancholiquement, & tristement

comme ces pauvres simples reclus, & cenobites. O Dieu quel raisonnement296. 

Il est également sévère contre  ceux du siecle, ou de la Religion, qui sont entrez dans les Offices,

charges, dignitez & benefices par la Fenestre des brigues, & non par la porte d'une eslection bien

canonique, & qui croyent avoir trouvé la febve au gasteau, estimans qu'il n'y a point de bonheur

pareil a celuy de commander, & de nestre point commandé de personne, ceux la sont tout a fait

trompez dans leur explications  selon le sentiment du saint Esprit, qui asseure que Dieu fera un

iugement très dur, contre tous ceux qui president aux autres297 .  Pour autant il ne justifie pas la

désobéissance  à  ces  mauvais  supérieurs :  Un  ancien  Religieux  a  conneu  par  expérience  fort

extraordinaire,  qu'il  n'y  a  rien  de  plus  périlleux  pour  le  salut  que  de  manquer  de  respec  aux

superieurs bons, ou mauvais, parce qu'ils tiennent la place de Dieu sur eux, lequel asseure, que qui

les mesprise, le mesprise, Qui vos spermit me spermit [Qui vous rejette, c'est moi qu'il rejette]Luc

10.16, d'où s'ensuit qu'il fait très dangereux de murmurer contre eux, avec ceux qui ne peuvent pas

remedier à leurs deffauts, desquels on ne doit parler ou escrire qu'aux superieurs supresmes &

encore avec bien de la circonspection, crainte que la passion s'y rencontre, au lieu du zele, & de la

charité, & on doit se souvenir de l'effroyable punition de Coré, d'Athan & Abiron avec toute leur

caballe qui furent engloutys vivants es enfers, pour avoir murmuré contre Moyse & Aaron leurs

supérieurs.

Il est donc évident que l'entrée en religion n'est pas un rempart contre tous les dangers d'un monde

extérieur  qui  reste  dangereusement  présent.  Les passions séculières sont à  l'oeuvre dans ce qui

constitue encore un lourd traumatisme, alors que B. écrit : la division de la Province.

296 Ibid., p. 257
297 Ibid., p. 258

103



II 2 b   L'affaire de Touraine     : r  estaurer l'unité perdue  

Le manuscrit,  finalement,  parle moins de l'accroissement  de la Province de Bretagne,  auquel il

consacre peu de lignes, que des problèmes générés par la division de la Province de Touraine. Ce

problème central dans le ressenti de Balthazar n'apparaît pas de manière immédiate du fait de la

dispersion des informations en deux endroits différents, p. 135 et sv à l'aplomb du second catalogue

(partie chronologique), p. 221 et sv dans le récit des chapitres de la Province de Bretagne, où ils se

trouvent  mêlés  à  un éphéméride  des événements du temps.  C'est  dire  l'importance qui  leur est

accordée.

L'attention à la division a été paradoxalement soulevée par des protestations d'amour et d'unité :

Toute cette belle province n'a qu'un Dieu, un Soleil, un Père & un Ocean d'Amour298, et Ce

Soleil bien fait à tous, et sans acception il jette sa lumière.

Cette carte date de 1662 : on y voit les contours de la Province de Bretagne, entourée des autres

provinces  de  Normandie et  de Touraine,  indiquées  en  rouge.  On y  voit  aussi,  à  l'intérieur,  les

frontières des  parties  constitutives  de  la  Province :  Haute  et  Basse-Bretagne,  bien  sûr,avec  les

couvents de Rennes, Nantes et Quimper,  mais aussi, à ses marges, le Maine,  avec le couvent du

Mans, l'Anjou, avec celui de La Flèche, et le Poitou, avec celui des Sables d' Olonne. Les limites de

la Province sont désormais fixées : les 29 couvents bretons, rayons du soleil divin, brillent sur elle.

Parmi eux, ceux de La Flèche et  des Sables, qui sont à ses marges,  comme 4 autres couvents :

298 MS 0275, p. 15

104



Baugé,  Fontenay,  Luçon et  Marans.  Il  s'agit  là  de  6  couvents  en  cause  dans  un  litige  auquel

Balthazar a apporté quelques années auparavant sa contribution, puisqu' il a lui-même fourni une

première carte quelques années auparavant,  et  dans  laquelle ces  couvents ne figuraient  pas.  Le

manuscrit et l'image stabilisée qu'il offre de la province s'inscrit en effet dans une histoire complexe.

La protestation d'amour  existe  dans  la  présentation  de  la  liste  des  couvents  de  la  Province  de

Touraine299, dont est issue celle de Bretagne en 1629.  Elle  apparaît la première, de façon logique

( l'historique de la province est retracé), sur le manuscrit.

B. donne un en-tête élogieux à la « belle et séraphique province de Touraine »

 

La province de Paris  qui,  elle-même, apparaît  comme la  grande ancêtre  dont  toutes doivent se

réclamer,  chef  de  toutes  les  provinces,  a  aussi  connu la  division :  de  la  même manière  que  la

Province de Touraine a été divisée pour donner naissance à celle de Bretagne, de même celle de

Paris, a été divisée pour donner naissance à celle de Normandie.

Et là aussi,l'unité du cœur toujours entier : le grand Arbre de la Province de Paris s'est divisé en

299 Elle est elle-même issue de la partition de la Province de Paris, le 23 janvier 1610, et actée par le père Général
Jérôme de Castelferreti, à la demande des religieux originaires de Touraine.  MAUZAIZE J.,  Le rôle et l’action des
Capucins de la province de Paris dans la France religieuse du XVIIème siècle, op. cit., p. 64.

105



Paris & Normandie, le cœur demeurant tout entier300

D'autres références à l'unité figurent dans le manuscrit, ainsi Congregavit nos in unum Christi amor,

[L'amour du Christ nous a tous unis en un seul]  , mais cette parole  mise en valeur par le motif

toujours prégnant du cœur, renforcée par le grand motif floral de la tulipe, s'échappe de la bouche

d'un religieux solitaire, au sein d'une double page faisant l'éloge de la solitude301. 

Plus loin dans le manuscrit, les mains tendues des provinces de Bretagne et Touraine, ces dernières

figurées  par  un  cœur,  se  joignent  en  signe  de  fidélité  d'amour,  et  cette  protestation  est  même

ponctuée d'un petit quatrain . 

La division jamais ne nous divisera,

Nos cœurs seront unis du lien très aimable

De la vraie charité, qui tous nous unira, 

Bon gré malgré l'enfer, dans une Paix affable. 

La concordance des citations et la façon insistante avec laquelle elles sont maniées, peut rendre plus

attentif à d'autres mots de Balthazar : ainsi, dans la prière à la Vierge ouvrant le manuscrit302, on

relève de ce fait des allusions à la paix, à l'union, à la division, à l'amour, à la charité, qui, prises

isolément, passent inaperçues dans la mesure où elles se recoupent avec les valeurs chrétiennes 

300 MS 0275, p. 29. Cette partition de la Normandie d'avec Paris a lieu la même année que la partition Touraine-
Bretagne, par le même Général Jean Marie de Noto, lors de sa visite en France, le 3 juillet 1629.  Ibid., p. 67.La
thèse de Jean Mauzaize en fait en aucun cas référence à des soucis particuliers ayant pu soulever la Province de
Paris après cette partition. 

301 MS 0275, p. 95
302 MS 0275, p. 8

106



On pourrait certainement trouver de multiples autres traces de ce souci de restaurer ainsi l'unité

perdue, c'est peut-être même la première fonction attendue de ce manuscrit, commandé à Balthazar.

par ses supérieurs. 

En effet, en 1662, la Province de Bretagne sort victorieuse d'un combat long et violent avec celle de

Touraine. Ce combat est assez longuement détaillé par Balthazar dans son manuscrit, avec un point

de vue nettement « breton ». L'on verra que dès la création de la Province de Bretagne, en 1629, des

mécontentements se font  jour  chez les Bretons peu satisfaits  du peu de couvents  qui  leur sont

attribués. Que la satisfaction qu'ils obtiennent en 1648 est par contre de nature à scandaliser les

Tourangeaux, qui résistent violemment. Le général, le pape, le roi de France sont tour à tour partie

prenante dans une longue bataille dont les derniers rebondissements n'ont lieu qu'en 1659, soit trois

ans seulement avant la rédaction du manuscrit.  Destiné à redonner  son « esprit  de corps »  à la

Province désormais augmentée des six couvents litigieux, le manuscrit n'élude cependant pas les

péripéties à rebond de cette affaire traumatisante qu'il peut cependant minorer pour des raisons tout

à fait compréhensibles : il n'est pas question de rouvrir les plaies.  Pour rendre cette « affaire de

Touraine » moins complexe,  nous proposons d'abord un résumé des principales étapes :  la frise

chronologique permet de repérer rapidement dates et intervenants, la synthèse en une page donnant

plus de détails. Une fois au fait de cette trame, nous pourrons  confronter le point de vue de B. à

celui  des  Tourangeaux,  une  présentation  en  deux  colonnes  permettant  de  mettre  en  regard  la

perception par les camps opposés des mêmes événements. 

107



108

L'affaire de Touraine : Chronologie



L'affaire de la division de Touraine - Chronologie

1629 18 mai : décret d'Orléans. Création de la Province de Bretagne par division de la Province de
Touraine : 29 couvents et 5 fabriques en Touraine, 16 couvents et 2 fabriques en Bretagne.

1631 réclamation par vote unanime pour aller au chapitre général.

1632 Visiteur général à Saint-Malo. Nouvelle réclamation contre la division.

1633 Affaire portée à la connaissance du général Antoine de Modène.

1643 Le  général  Jean  de  Montcalier  appelle  à  Angers  les  provinciaux  et  définiteurs  des  deux
provinces. Un vote à bulletins secrets ne les départage pas. Le statu quo est maintenu. 

1648 Visite du général Innocent de Caltagirone, d'abord en Touraine, puis en Bretagne. A Rennes,
on lui présente la carte élaborée par B. Le 2 mai, le décret de Nantes détache de la Touraine 6
couvents  supplémentaires  pour  les  donner  à  la  Bretagne :  La  Flèche,  Baugé,  Marans,  Luçon,
Fontenay, Les sables d'Olonne. Les Tourangeaux, intimidés, « signent par force ». Mais l'événement
suscite une forte réaction des fondateurs des couvents contestés, des évêques du lieu (La Rochelle,
Luçon, Angers) et des gouverneurs des provinces d'Anjou et d'Aunis. Appel au cardinal protecteur. 

1650 Chapitre  général  à  Rome :  confirmation  du  décret  de  Nantes.  Malgré  cela,  tenue  de
« conciliabules » des Tourangeaux à Blois, puis Orléans.

1652 13 janvier : le général Fortuné de Cadore, sous la pression du garde des Sceaux Molé, annule à
Poitiers le décret de Nantes. 
23 mars : Un bref du pape Innocent X déclare nul le décret de Poitiers et cite le général à rendre
compte.  Convocation  à  Rome  des  pères  de  Bretagne  et  de  Touraine  « obéissants »,  refus  des
rebelles. 

1653 Tenue par les « rebelles » d'un 3e conciliabule à Angers.

1654 20 janvier : un bref du pape confirme le décret de Nantes et en commande l'exécution. Il
commande aux meneurs de se disperser sous peine d'excommunication
10 juin : un arrêt du Conseil, après audience des capucins réfractaires, prévoit l'envoi de lettres de
cachet.

1655 Entrée dans les couvents contestés avec l'aide de la force publique : 
10 janvier : La Flèche
15 janvier : Baugé
24 janvier : Les Sables d'Olonne
31 janvier : Marans
14 mars : Fontenay, après forte résistance. 

1657 17 juin : Un décret du chapitre général commande une nouvelle fois l'obéissance aux rebelles.
L'affaire est confiée à la congrégation des cardinaux députés aux affaires des réguliers. 

1659 3 octobre :  Sur décision du pape, du roi et  du général Simplicien de Milan,  le lieutenant
criminel de Saumur se saisit au couvent d'Angers des rebelles, qui sont la nuit même dispersés dans
plusieurs couvents éloignés.

109



Les débuts de l'affaire remontent à l'année 1629, où est créée la Province de Bretagne. La vie de

l'ordre est ponctuée de divisions successives destinées à maintenir un cadre « gérable » à la vie des

couvents qui se multiplient, et aux devoirs du provincial censé visiter chacun à pied deux fois l'an.

La province de Touraine elle-même, par exemple, est issue de la partition de  celle de Paris. La

cinquantaine  de  couvents  à  laquelle  elle  parvient  en  1629  constitue  certainement  un  seuil.  La

division, sur le principe, n'est pas en cause. 

Nous avons la chance de disposer, non seulement des remarques circonstanciées de B., qui reflètent

la position des Bretons, mais aussi de la manière dont l'affaire est ressentie dans l'autre camp. La

bibliothèque des capucins de Paris dispose en effet de la copie d'un écrit d'une dizaine de pages, non

daté mais dont le contenu fait allusion à des événements survenus jusqu'en 1654, élaboré pour servir

de défense aux Tourangeaux dans le cadre de l' Instruction de l'affaire des capucins de Touraine

L'original  constitue  la  pièce  776 du fonds  Dupuy conservé  à  la  BN. Elle  reste  anonyme mais

constitue visiblement, par la richesse de détails qu'elle contient, un document de première main. 

La partition initiale génératrice de frustrations envenimées par des querelles d'autorité au 

sein de la famille capucine (1629-1648)

Chapitre d'Orléans, 18 mai 1629

Balthazar

Le 18 may 1629 la division de Tourraine s'est
faicte à Orléans fort  inégale par le RP Jean
Marie  a  Noto  assignant  à  la  Touraine  29
convents  et  6  fabricques,  &  à  la  Bretagne
seulement  16  couvents  et  2  fabricques,
inesgalité qui a causé des troubles si terribles
que  la  postérité  s'en  doit  souvenir  pour  ne
jamais rien faire contre la charité fraternelle
et la justice distributive303.
En  1630,  lors  du  chapitre  de  Rennes, on  a
donné commission aux RRPP custodes [...] par
acte  fait  exprès  de  tascher  d'accroître  la
Province304. 
En 1631, lors du chapitre de Laval, les vocaux
[...] ont publiquement et unanimement réclamé
du décret de la division faicte à Orléans l'an
1629 & ont fait acte de leur réclamation signé
de tous les vocaux305.
En 1632, à Saint-Malo, on a derechef 
réclamé de la Division.[...]les pères du Maine 
demandant d'estre séparez de la Bretagne, si la 
Province n'est augmentée.

Tourangeaux

Cette  division  se  fit :  1°  par  un  général  de
sainte  vie  ayant  commission pour cela de la
definition générale ; 2° par un décret valable a
perpétuité; 3e dans un chapitre provincial avec
le consentement de tous les religieux de l'une
et l'autre Province, qui demeurerent chascuns
contents  de leur  portion quatre  ans  entiers.
Cinq  ans  après  les  pères  de  Bretagne  se
plaignirent  à  la  définition  générale  de  l'an
1633 d'avoir été mal partagés306

303 MS p. 221
304 MS p. 221
305 MS p. 222
306 BN Dupuy, 776, F° 55

110



En 1662, donc plus de trente ans après les faits, B. souligne dès l'abord l'inégalité de la partition, à

l'origine d'un traumatisme dont la postérité doit se souvenir. Par cet acte, le général porte atteinte,

selon B., aux deux vertus de charité et de justice307, et se rend responsable de terribles troubles,

puisque le recours à son arbitrage n'a pas permis que soit respectée la justice distributive. Selon lui,

les  chapitres  provinciaux  successifs  de  1630,  1631  et  1632  font  tous  état  d'une  volonté  de

réclamation.  B. mentionne même une volonté des frères du Maine de sortir  de Bretagne,  si  la

Province n'est augmentée308. Y-a-t-il eu passage à l'acte ? Ce n'est pas sûr, puisque de leur côté, les

Tourangeaux  prétendent que les Bretons ne se plaignent à la définition générale qu'en 1633. La

situation  est  en  tous  cas  favorable  aux  frères  de  Touraine  qui  de  ce  fait  favorisent  la  forme,

« légale », par rapport au fond, l'inégalité ressentie comme injuste par les Bretons. 

Si la querelle s'éternise, c'est que l' affaire de Touraine survient dans le contexte que Jean Delumeau

qualifie de « gallicanisme régalien309 »,  et  que l'autorité du Général sur les couvents français se

trouve discutée. Les canons du Concile de Trente ne sont jamais officiellement reçus en France. En

ce  qui  concerne  les  capucins  en  particulier,  ils  sont  très  protégés  par  Urbain  VIII,  du  fait  de

l'influence  de  son  frère  le capucin  Antoine  Barberini  de  Florence.  Mais  le  pape  privilégie

effectivement la « nation italienne ».  Là où certaines provinces italiennes bénéficient au chapitre

général de 5 représentants (Rome, Ombrie, Marche, Bologne), d'autres de 4 (Venise, Toscane et

Naples),  d'autres  encore  de  3  (Basilicate,  Foggia,  Abbruzzes),  les  provinces  ultramontaines  ne

disposent que de 2 représentants : «Louis XIII interdit ainsi aux capucins français de participer au

chapitre  de  1637,  dans  la  mesure  où  l'égalité  de  voix  entre  les  différentes  provinces  n'est  pas

respectée , et où il n'y a pas de poste de définiteur pour la France (question de « nationalité »). C'est

le cas aussi en Espagne310 » B. s'en fait l'écho assourdi, puis plus net : 

A la pentecoste 1637 fut tenu le chapitre général où les vocaux de France n'assistèrent point par le

commandement du roy & pour des raisons secrettes. Le RP Jean de Moncalier fut esleu général.

307 La charité est l'une des trois vertus theologales, et celle qui est principalement recommendée aux Chrêtiens. Elle 
consiste à aimer Dieu de tout son cœur, et son prochain comme soy-même. La justice est l'une des quatres vertus 
Cardinales, qui se definit en Droit, Volonté ferme et constante de rendre à chacun ce qui luy appartient. On la 
divise en deux especes : justice commutative, qui est une certaine équité naturelle qui met un prix raisonnable aux 
choses, et qui fait agir d'une maniere propre à la societé civile. La justice distributive est celle où il faut employer 
une autorité superieure contre ceux qui ne veulent pas suivre cette équitté naturelle. FURETIÈRE A. & al., Dictionaire 
universel, contenant generalement tous les mots francois tant vieux que modernes, et les termes de toutes les 
sciences & des arts... Le tout extrait des plus excellens auteurs anciens & modernes. Recueilli & compilé par feu 
messire Antoine Furetiere, Abbé de Chalivoy, de l’Academie francoise... A La Haye et à Rotterdam, Pays-Bas, Chez 
Arnout et Reinier Leers, 1691. Consulté sur Classiques Garnier Numériques, art. 3680/19244

308 C'est la seule allusion du manuscrit de ce type, B. demeurant par ailleurs totalement solidaire de la Bretagne, à
moins qu'il faille y voir l'envers d'une profonde hostilité envers les Tourangeaux...

309 DELUMEAU J., « Gallicanisme », Encyclopédie Universalis en Ligne, http://www.universalis-
edu.com.distant.bu.univrennes2.fr/encyclopedie/gallicanisme/#titre-i_16946, consulté le 22 mai 2016.
310 IRIARTE L., Histoire du franciscanisme, Paris, les Éditions du Cerf : Les Éditions Franciscaines, 2004, p. 269 et sv.

111

http://www.classiques-garnier.com.distant.bu.univ-rennes2.fr/numerique-bases/index.php?module=App&action=FrameMain


En 1638 : Cette année tous les provinciaux et exprovinciaux de France se sont assemblez à paris le

15 may par l'exprès commandement de sa majesté où ils ont modifié plusieurs avis du dernier

chapitre général. Ils ont aussi proposé de faire un commissaire général pour la France, mais de 17

qu'ils estoient, huict ont été d'avis contraire. Sur la fin de l'assemblée qui a duré jusque sur la fin de

juillet le RP général Jean de Montcalier est arrivé à Paris où il a tardé 4 ou 5 mois , ayant deffence

d'exercer aucun acte de supériorité, ce qui a duré jusque sur la fin de l'Année311.

En 1639, au Mans : En ce chapitre le RP général a confirmé les articles de Quimper, & en a faict

quelques nouveaux adjoutant à plusieurs le principe de sainte obédience. Il partit de la province le

17 juin, & alla en Espagne, où voulant publier de nouvelles ordonnances & constitutions, il fut

obligé d'en sortir incontinent par exprès commandement du Roy,qui defendit à tous ses sujets, tant

espagnols qu'italiens, de le recevoir et de luy obéir en qualité de Général312.

Ce problème de représentation se double de la modification autoritaire des Constitutions par Urbain

VIII, en 1638, sans passer par l'approbation du Chapitre général. « Ce n'était pas seulement l'abus

d'autorité  qui  déplaisait,  mais  aussi  la  quantité  de  nouvelles  prescriptions  qui  donnaient  à  la

législation  de  l'ordre  l'allure  d'un  code  pénal,  avec  des  sanctions  précises  et  minutieuses  pour

chaque transgression, au détriment de l'onction et de la délicatesse du texte primitif  » 313. 

De nouvelles constitutions, plus conformes à l'esprit initial, sont adoptées en 1643, mais on le voit,

il existe, au moins depuis une dizaine d'années, un différend entre le pouvoir royal et le pape.

1648 : les Bretons semblent obtenir réparation : 

Après des retards pris du fait de la succession de plusieurs généraux314, c'est finalement quinze ans

plus tard, lors du voyage en France du Général  Innocent de Caltagirone315,  considéré comme un

311 MS 0275, p. 224
312 MS 0275, p. 226
313 IRIARTE L., Histoire du franciscanisme, op. cit., p. 269.
314 Antoine de Modène, puis Jean de Moncalieri qui procède à un vote en 1643 mais ne change rien du fait de l'égalité

des voix qui ressort du vote.
315 Le RP Général est arrivé en Bretagne par Saint Malo le 21 mars 1648 & a tenu une congrégation à Guingamp la

4e semaine de caresme de cet an où les couvents de Quimper, Morlaix, St Brieuc, Roscoff, Lannion et Landerneau
se sont allés trouver. De Guingamp sa Rce a repassé par Saint Brieuc, à Dinan & est arrivé à Rennes la semaine de
la  Passion,  où  elle  a  esté  visitée  d'un  nombre  incroyable  de  personnes  de  toutes  qualitez,  & a  tenu  la  une
congrégation, où les couvents de Saint Malo, Dinan, Vannes, Auray & Hennebont la sont allée trouver. MS 0275, p.
232. Ce voyage soulève en France un immense enthousiasme :  Françoise Simon, la rédactrice en 1648 de notes
regroupées sous le titre de Journal d'un bourgeois de Rennes, l'évoque, comme au Mans celui de Julien Bodreau : Il
a séjourné trois jours entiers pendant lesquels il est arrivé un grand concours de plusieurs personnes affligées et
saines,[ …  ]et  le  concours  et  affluence  estoit  tel  qu'encore  qu'il  fût  accompagné  de  religieux  capucins  qui
l'environnoient, toutefois, il ne pouvoit marcher tant la presse et la foule du peuple estoit grande. On tient que par
toutes les villes du royaume il a esté ainsi suivi et que, estant à Paris, la Reine fut nécessitée de luy bailler de ses
gardes. Il alla visiter M. L'Esvesque du mans en son manoir espiscopal, et madame l'Abbesse du Pré, et fit ses
prières au tombeau du sainct Julien. MAUZAIZE, J., Les capucins dans le Maine, La province du Maine, tome 90,
5e série, T. II, fascicule 6, avril -juin 1988, p. 137. 

112



saint, que celui-ci accède à la demande des Bretons en accordant six couvents supplémentaires à la

Bretagne, par le décret de Nantes du 2 mai 1648.Son autorité morale ne suffit toutefois pas à aplanir

les divisions.

Chapitre de Nantes, 2 mai 1648

Balthazar

Le RP General ayant cité à Nantes les Pères
de  Touraine,  scavoir  Louis  de  Champigny,
Provincial  &  les  definiteurs  Claude  de
Bourges,  Hubert  de  Thouars,  Hubert
d'Alencon,  Pierre  de Poictiers,  il  a  par  un
Decret publié le 2e may, uny à la Province de
Bretagne, les convents de La flèche, Baugé,
Fontenay,  Les  sables,  Lucon  & Marans,  à
quoy  les  définitions  de  l'une  &  l'autre
Province ont acquiescé & souscrit. Et le RP
Francois  de  Tréguier,  Provincial  de
Bretagne, a esté fait commissaire général sur
les  familles  de  desdits  convents,  jusqu'au
chapitre  provincial  de  Touraine  tenu  à
Orléans  le  25e septembre,  dans  lequel  les
vocaux ont appelé du décret du RP Général,
& contre  son précepte de sainte  obédience
ont mis des gardiens et familles dans lesdits
couvents.  Pour  lesquels  la  définition  de
Bretagne assemblée à Vannes a aussi esleu
des  gardiens,  à  scavoir  pour  la  Flèche
Grégoire  de  Baugé,  &  pour  Baugé  Jean-
Baptiste de Chateau du Loir, Fontenay Luc
de Pouzauge, Les sables Germain des sables,
Lucon Laurent de Montaigu, Marans Placide
de Baugé.
Tous ces gardiens n'ont esté receus les pères
de Touraine s'estant maintenus par force en
leur possession contre la volonté formelle du
RP Général et l'arrest du Privé Conseil316.

Tourangeaux

Le général y procéda par violence et contre
toutes les formes de justice, car, ayant visité
la  Province  de  Touraine,  au  chapitre  de
laquelle  jamais  il  ne  témoigna  de  son
dessein,  étant  en  Bretagne,  il  appela  à
Nantes  le  Provincial  et  définiteurs  de
Touraine[...]et  leur  dit  d'abord  qu'il  avait
résolu  de  donner  tous  leurs  couvents  aux
Bretons.[...Il] fait  un  décret  par  lequel  il
détache  6  couvents  de  la  Province  de
Touraine  pour  les  donner  aux  bretons,  et
ordonne  au  Provincial  et  deffiniteurs  de
signer  son  décret.  [..] ils  luy  remonstrent
qu'il en arrivera de grands scandales. Le P.
G[éné]ral repond « veniant scandala, modo
fiat jus317.»[...] Eux craignant les scandales
et étant tous seuls hors de leurs provinces
parmi  les  bretons  avec  lesquels  ils  se
sentaient mal assurés,  signèrent par force
le décret […].
Les  Fondateurs  des communautés  [...]
formèrent  tous  opposition  juridique  à  son
décret  [...]  Au  chapitre  provincial
[d'Orléans] le 25 7bre 1648, ils font signifier
aux  Pères  assemblés  [...]que  s'ils  donnent
leurs couvents, ils le donneront à d'autres ou
en  feront  des  hôpitaux,  plutôt  que  d'en
permettre l'entrée aux bretons.
Messieurs les évêques de La Rochelle, Lucon
et Angers, prirent encore grand intérêt dans
cette  affaire,  et  même  l'un  deux  pria  les
pères du chapitre Provincial par une lettre,
de ne point abandonner les couvents de son
diocèse pour les donner aux bretons, autant
en  firent  les  gouverneurs  de  province,  et
lieutenants  du  Roy,  disant  que  ce
changement  troublait  la  paix  de  leur
gouvernement318.

On le voit, une fois satisfaits, les Bretons donnent peu de détails. B. se contente de mentionner le

refus des Tourangeaux, mais donne le nom des gardiens légitimement élus, côté breton, pour les

316 MS 0275, p.234. Nous n'avons pas trouvé trace en 1648 de cet « arrêt du privé conseil » qui semble être postérieur 
317 « Que les scandales arrivent, du moment que le droit s'accomplit ! »
318 .BN Dupuy, 776, F° 56 et 57

113



couvents  contestés.  On  remarque  par  contre une  relation  beaucoup  plus  détaillée,  par  les

Tourangeaux, des circonstances dans lesquelles est signé le décret de Nantes. On peut imaginer que

l'  effet de surprise est sans doute d'autant plus grand pour eux que le général est passé d'abord en

Touraine sans évoquer ce point. Il ne faut sans doute pas y voir de machiavélisme, Innocent de

Caltagirone ne réalisant que lors de son séjour en Bretagne l'inégalité des deux provinces, peut-être

notamment lorsque le RP Joseph de Vitre lui présente à Rennes la carte des deux provinces de

Touraine  & Bretagne,  que  le  P.  Balthazar  de  Bellesme  lui  envoyoit,  & dedioit,  où  l'on  voyoit

clairement la grande inesgalité & injuste Division319. On relève donc ici une implication personnelle

de Balthazar, qui dessine lui-même la carte 

La résistance des Tourangeaux, en opposition au Général (1648-1650)

Les envoyés des Tourangeaux, convoqués à Nantes où ils se trouvent en minorité, résistent autant

qu'ils le peuvent, invoquant leur incapacité légale à signer et le risque de scandales pouvant résulter

de la cession des six couvents, mais sont finalement contraints de le faire. Le décret de Nantes ne

devant  s'exécuter  que  lors  du  chapitre  de Touraine  prévu en  septembre,  les  opposants  peuvent

s'organiser : l'affaire s'envenime du fait, tout d'abord, des fondateurs, qui restent propriétaires des

couvents et menacent de les donner à d'autres, puis des évêques : il s'agit d'abord de Jacques Raoul

de la Guibourgère (1589-1661) successivement évêque de Saintes,  Maillezais et  la Rochelle (le

diocèse de La Rochelle est créé le 4 mai 1648), de Pierre III Nivelle, évêque de Luçon de 1637 à

1661, et de Claude de Rueil, évêque d'Angers de 1628 à 1649. Enfin, une fois alertés également les

gouverneurs, de conflit interne, l'affaire prend une dimension politique, à partir du moment où le

clergé  séculier  et  les  représentants  du  pouvoir  royal  deviennent  partie  prenante.  Les  frères  de

Touraine, encouragés par un large éventail de soutiens, sont donc à même d'invoquer, pour leur

défense, un certain nombre d'arguments juridiques fortement charpentés,  dont le premier, portant

sur les droits des fondateurs, se réclame d'une incontestable autorité, en invoquant la règle de saint

François320.Ils passent ensuite aux bulles papales, aux Annales des Capucins, récusent l'autorité du

Général.  Ils élisent comme provincial, lors du chapitre d'Orléans, le 25 septembre 1648, le père

Michel de Nevers. Cependant, l'appel qu'ils sont nombreux à signer, lors du chapitre provincial du

319 MS 0275, p. 232
320.    Et quant aux lieux ou maisons qui se concederont ou offriront entièrement, pour l'habitation des frères ou aux
frères, par quelque personne particulière, … qu'ils les quittent quand la volonté du concédant sera changée, & leur
aura  été manifestée ...ils n'y demeureront que tant que durera la volonté dudit concédant. FRANCOIS D'ASSISE, La
règle et  testament de nostre père Séraphique S.  Francois  avec les déclarations des  souverains  pontifes:  & autres
explications des Pères de l’Ordre sur ladite Règle. Le tout de nouveau exactement corrigé sur l’original, de l’imp. de
Jean Molin, 1702, p. 66-67

114



25 septembre, ne rencontre pas le succès escompté, du fait de dissensions internes supplémentaires,

au sein même de la  Province de Touraine.  Si B. est  muet là-dessus  (il  ne fait  pas partie  de la

Province et n'a peut-être pas été mis au courant du détail, ou bien il ne veut pas en faire état pour les

raisons de retour à l'unité évoquées plus haut), les détails fournis par l'autre partie sont plus fournis :

un  des  définiteurs  nommé  le  P.  Claude  de  Bourges,  faché  de  n'avoir  point  été  élu  comme

Pro[vinci]al comme il prétendait, se liguant avec un autre définiteur écrivent tous deux sous main

au P. G[énér]al, et lui demandent de ne point confirmer le Pro[vinci]al.[...] c'est cette lettre qui est

la cause et la source de tous les troubles. Car le P. Général se voyant espaulé de deux définiteurs,

au lieu de déférer à l'appel, envoya des commissaires en Province qui remuèrent ciel et terre pour

faire exécuter le décret, et au lieu de confirmer le Provincial élu, il luy ordonna de déposer les

sceaux de son office.

Le document donnant tous ces détails sur l'affaire de Touraine, et incriminant le frère Claude de

Bourges, émane certainement de l'entourage proche du Provincial élu à ce chapitre, le Père Michel

de Nevers. Les raisons de jalousie invoquées (  faché de n'avoir point été élu comme Pro[vinci]al

comme il prétendait) recouvrent peut-être une autre réalité, à savoir que Claude de Bourges, avec un

autre définiteur qui est sans doute Pierre de Poitiers, ne peut se résoudre à désobéir aux ordres du

général qui, effectivement, se trouve conforté dans sa décision En effet, le général infirme l'élection

du  Provincial Michel de Nevers.  Toutes ces affaires divisent donc profondément la Province de

Touraine.

Balthazar Tourangeaux

le  RP  General  refusa  de  confirmer  le  P.
Michel de Nevers, prévenu d'ailleurs d'avoir
brigué  les  voix.  Et  ayant  envoyé  le  RP
Bonaventure  de  Tholose  com(m)issaire
general  pour exécuter le décret  de Nantes,
par  ce  qu'on  a  refusé  de  luy  obeir,  il  a
declaré l'eslection du P. Michel de N. nulle,
ou au moins la cassé, et a deffendu de tenir
chapitre, en suitte de quoy le TRP G(ener)al
a en vertu d'un bref nommé le RP Sylvere de
Rheims provincial de Touraine, et les RRPP
Louys de Champigny & Claude de Bourges
custodes pour le chapitre General , mais les
Rebelles ont appellé de tout comme d'ab(us),
& nonobstant les deffences du Pape, du Roy,
et  du  General,  ont  fait  un  chapitre,  eu
conciliabule à Blois en février de l'an 1650,
ou  ils  ont  eslu  Provincial  Jean  Francois
Sevin, deffiniteurs Yves de Nevers, Gilles de
Mosnay,  Raphael  de  Nevers,  Hilaire  de

[...Le commissaire] lui dit verbalement que
de la part  du P.  G[éné]ral  il  infirmait  son
élection  de  Pro[vinci]al,  faite  au  couvent
d'Orléans le 25 7bre 1648, [...] 
Le P.g[énér]al devait bientôt finir le temps
de son généralat, et toutes les Provinces de
la Religion étant obligées par la Règle et les
Constitutions  d'élire  dans  leurs  chapitres
Provinciaux  trois  Peres  pour  aller  au
Chapitre  G[éné]ral,  élire  un  nouveau
G[éné]ral, et  se plaindre des manquements
du G[éné]ral passé,  [...il  ] obtint de Rome
un  bref  subreptice  qui  lui  permettait  de
nommer les trois Peres que la Province avait
droit d'élire pour aller à Rome [...]; ensuite
le  P.G[éné]ral  nomma comme Pro[vinci]al
et custodes trois Peres les plus contraires à
la Province qu'il put choisir, entre autres le
P. Claude de Bourges qui est le deffiniteur
qui  avait  demandé  sous  main  au  P.

115



Poictiers. Ce chapitre a été déclaré nul par
le Chapitre General & a esté confirmé par le
Parlem(e)nt321.

G[éné]ral  de  ne  pas  confirmer  le
Pro[vinci]al élu, et laisse pour visiteur de la
Province  l'autre  definiteur  qui  s'était  ligué
avec  le  susdit  P.  Claude.[...]  30  couvents
s'opposent  à  l'exécution  dudit  bref  et  font
signifier  leur  opposition  aux  trois  Pères
nommés en vertu du Bref  [...],  et en même
temps présentent supplique au pape duquel
n'ayant pas recu une seconde jussion (?), ils
assemblent  leur  concile  Provincial  à
Blois[...]
Le chapitre assemblé s'opposa encore à la
nomination  du  visiteur,  comme  d'une
personne  suspecte  à  la  Province,  et  faite
contre  l'usage  de  la  Religion  et  des
Constitutions  des  Capucins  approuvées  du
Pape,  au-dessus  desquelles  n'est  point  le
G[éné]ral.  Ensuite  on  procéda  selon  la
Règle et Les Constitutions aux élections d'un
Pro[vinci]al et de deux custodes pour aller à
Rome,  des  définiteurs,  des  gardiens  et  de
tout  ce  qu'on  a  coutume  de  faire  dans  le
chapitre.

Là encore, des arguments beaucoup plus développés chez les Tourangeaux que chez les Bretons, où

Balthazar,  privilégiant l'obéissance,  s'en  tient  aux  faits  principaux :  dans  la  mesure  où  le  Père

général l'a  infirmée, l'élection du Père Michel de Nevers est  nulle et  il  est  normal que d'autres

représentants des Tourangeaux soient élus. L'avis des Tourangeaux n'est évidemment pas le même,

le bref nommant les trois « remplaçants » est récusé, appel est fait au pape, et le chapitre prévu à

Blois  en  février,  avec  les  représentants  dissidents,  a  finalement  lieu.  Cela  crée  une  réaction

immédiate de l'autorité : une lettre du général, datée du 14 mars 1650, donc aussitôt après ce concile

de Blois, est envoyée pour être lue dans tous les couvents de Touraine :

 Soit toujours loué NS 

T.V. Pères et bien chers frères en NS. Nous avons appris avec beaucoup de regret que le P. Michel

de  Nevers  contre  l'intention  du  Souverain  Pontife,  contre  l'esprès  commandement  du  roi  très

chrétien,  contre  nos  ordres  réitérés,  contre  les  préceptes  de  sainte  obédience,  la  peine

d'excommunication  ipso  facto  incurrenda fulminée  par  nostre  P.  visiteur  général,  le  P.  Hubert

d'Alencon et contre les protestations de nullitatis capituli faites par quelques bons et zélés pères,

avec une hardiesse inouie a convocqué et célébré un faux chapitre et nul de toutes facons. Nous

avons encore appris les elections nulles du provincial, des deffiniteurs, des custodes et des gardiens

qu'on a faites dans le même conciliabule. (Etc....Etc) C'est pourquoy nous, desirants poursuivre

maintenant ces desordres, avons jugé a propos d'escrire la presente laquelle nous ordonnons et

321 MS 0275, p. 143

116



commandons qu'on lise publiquement dans le refectoire d'ung chascun de nos couvents de ladite

Province de Touraine et à tous les frères d'icelle, et par elle nous déclarons nul le dit chapitre, et

nulles  pareillement  toutes  les  elections  qui  y  ont  esté  faictes,  tant  du  Provincial,  definiteurs,

custodes que Gardiens, et nulles encore toutes les provisions qu'on y a faites. Nous ordonnons et

commandons  que  toutes  les  choses  soient  réduites  en  leur  premier  estat,  comme si  ledit  faux

chapitre n'eust jamais esté célébré322 

Après de multiples péripéties323, où le général ne parvient pas à faire céder le provincial élu, l'affaire

arrive en 1650 devant le chapitre général de Rome, où les dissidents ne sont pas représentés. 

Chapitre général de Rome, 1650

Balthazar

En ce chapitre général tous les vocaux ont
employé deux tours à juger le différend entre
la  Touraine  et  la  Bretagne,  &  tous  ont
conclu & iugé que les Peres de Tourraine
n'ont deu ni peu appeler du décret du TRP
Général  faict  à  Nantes,  sept  vocaux
seulement  ont  conclu  qu'ils  pouvaient
appeler,  mais  cependant  qu'ils  devaient
obéir, & ainsi le décret de Nantes ayant esté
confirmé, on a esleu au chapitre provincial
des  gardiens  pour  les  convents  contestez,
quoyque  les  Pères  de  Tourraine  les
possèdent encore par violence.

Tourangeaux

Le  P.  Gnal  ayant  appris  la  tenue  de  ce
chapitre  qui  brisait  tous  les  desseins  qu'il
avait eus de nous empescher d'aller à Rome
pour faire nos justes plaintes, ne laissa pas
de  continuer  par  des  voies  encore  plus
fascheuses,  […]  envoyant  en  Province  un
commissaire  pour  en  bannir  4  Pères  de
mérite,  [...] et  d'implorer  à  cet  effet  le
secours du bras séculier ; ordre encore au
commissaire  de  destituer  plusieurs
supérieurs  légitimement  élus,  et  d'en
instituer d'autres,  comme aussi  de nouveau
de  faire  exécuter  son  décret,  à  quoi  ce
nouveau commissaire, P. Georges de Paris,
se porta avec tant de violence qu'il menaça
la communauté des villes qui résistaient de
garnison  et  d'accroissement  de  tailles.
Toutes  ces  violences  [...]  obligèrent  la
Province  (se  voyant  interdite  de  l'accès  à
Rome) d'avoir  recours  à l'autorité  de son
souverain pour la protéger. C'est pourquoi
elle appelle comme d'abus au Parlement de
l'exécution du bref qui était la cause de tous
ces excès ; Le Parlement donne 3 arrêts en
faveur  de  la  Province,  commande  de  ne
point  troubler  ni  empêcher  le  Pro[vinci]al
les custodes et autres supérieurs 

Une résistance Tourangelle appuyée par le roi de France (1650-1654)

La nécessité, pour des raisons de clarté, de confronter les deux points de vue, l'un particulièrement

322 Recueil de manuscrits n° 104, concernant l'affaire de Touraine, Bibliothèque capucine de Paris, f° 9
323 Le texte complet écrit par les « dissidents » se trouve en annexe. 

117



synthétique,  l'autre particulièrement argumenté dans le détail,  amène à « découper » le déroulé :

c'est seulement ici que l'on comprend les propos à première vue contradictoires de Balthazar sur le

chapitre de Blois : d'une part, mais les Rebelles ont appellé de tout comme d'ab(us), & nonobstant

les deffences du Pape, du Roy, et du General,  ont fait un chapitre, eu conciliabule à Blois en

février de l'an 1650 . Et d'autre part :  Ce chapitre a été déclaré nul par le Chapitre General & a

esté confirmé par le Parlem(e)nt. Il semble bien que dans un premier temps le bras séculier soit

venu  à  la  rescousse  du  Général,  mais  que  des  abus  puissent  expliquer  la  réussite  d'appels  au

Parlement  et  la  confirmation  finale  du  chapitre  de  Blois  par  le  roi.  Or, Balthazar  donne  des

arguments imparables selon lui : l'affaire est remontée au niveau du chapitre général, ce ne sont plus

les simples provinces de Province ou de Touraine qui sont saisies de l'affaire, mais bien l'ensemble

de la communauté capucine. De plus, les vocaux y ont consacré deux tours, donc la légalité a été

respectée. Enfin, de façon très largement majoritaire, le vote a été dans le sens du  Général : non

seulement  les  opposants  de  Touraine  auraient  dû  obéir,  mais  l'appel  lui-même,  sauf  pour  sept

vocaux, n'était pas valable. Les Tourangeaux, eux, ont en tous cas le soutien d'Anne d'Autriche : une

lettre de la reine au Général, datée du 9 octobre 1650, mentionne : je vous puis assurer qu'il y a peu

de personnes qui n'aient trouvé à redire à cette séparation et au retranchement qu'on a voulu faire

des principaux religieux de cette province là, qui ne sont, ce me semble, coupables d'autres crimes,

que  d'avoir  voulu  conserver  leur  province  dans  son  intégrité  par  les  voies  accoustumées  et

conformes à vos statuts et constitutions 324.

Un rebondissement  a lieu début 1652 avec la venue à Poitiers du nouveau général,  Fortuné de

Cadore. Voici de nouveau la version des deux parties

Balthazar Tourangeaux

Dans  cette  année  1652  sont  passés  de
Tourraine en Bretagne environ de 80 religieux
à  cause  de  la  Persécution  &  de  la
désobéissance des Supérieurs Provinciaux au
Pape, au Roy & supérieurs généraux. 
Le  RP  Général  Fortuné,  estant  intimidé  à
Poictiers de Mr Molé garde des sceaux fist un

[Le  général]l'an  1651,  étant  mandé  par
leurs  Majestés  à  Poitiers  où  était  la  cour,
pour  terminer  à  l'amiable  une  affaire  qui
causait  tant  de  troubles  et  de  scandales,
après  divers  pourparlers  en  présence  de
Messieurs le Garde des Sceaux, les évêques
de Xaintes, de Périgueux et autres nommés

324 RENÉ DE NANTES, Un capucin breton au XVIIe siècle, op. cit., p. 108.

118



décret  qui  annulloit  celuy  d'Innocent  son
prédécesseur,  laissant  les  convents  contestez
aux  Pères  de  Tourraine,  de  quoy  le  pape
adverty le suspendit de sa charge, & le cita à
Rome  pour  y  rendre  raison  de  son  peu  de
courage & de iustice.325

L'an 1652, le R.P. Général Fortuné de Cadore
est venu en Touraine, où de prime abord on ne
l'a pas voulu reconnoistre, mais  ayant fait un
decret  à  Poictiers  le  13e janvier  1652,  par
lequel il ordonnoit que les convents assignés à
la  Bretagne  par  le  decret  de  Nantes
demeureroient  assignés  à  la  Province  de
Touraine, & ayant encore par le mesme decret
presque  approuvé  et  confirmé  le  decret  de
Blois, il a esté reconneu General pour lors, &
a convoqué le Chapitre à Orléans pour le 19
avril 1652. Ce qui ayant esté sceu à Rome, Sa
Sainteté par un bref expres donné le 23e mars,
a  cassé  ou  plustot  déclaré  nul  le  decret  de
Poictiers,  a  defendu  au  General  de  tenir
chapitre  en  Touraine,  &  l'a  cité  à  Rome,
ensuytte  de quoy il  a  deffendu aux  Peres de
Touraine  de  tenir  chapitre,  &  le  P.  General
s'en  est  allé  re(n)dre  compte  à  Rome,  mais
nonobstant  toutes  ces  deffences,  & censures,
les  P.  de  Touraine  ont  tenu  un  second
conciliabule à Orléans, où ils ont esleu pour
Provincial Jean Francois Sevin, deffiniteurs du
Adrien  du  Lyon  d'Angers,  Charles  de  Niort,
Ambroise de Rennes, Charles de Chinon. Plus
de  20  vocaux  ont  refusé  d'assister  à  ce
conciliabule,  & 80  Religieux  sont  passés  de
Touraine  en  Bretagne,  où  l'estude  d'Orléans
vint à Laval avec son lecteur, le P. Esprit de
Tours, qui y mourut le 9e aoust 1652.
Ensuitte de ce conciliabule, les Peres tant de
Touraine,  que  de  Bretagne,  ont  esté  citez  à
Rome326.

entremetteurs  par  la  Reyne,  enfin  la
Province départie de tous les droits qu'elle
avait à disputer de nullité de tous les droits
du P. Gnal, le reconnaît et l'admet à visiter
la Province et  lui,  en conséquence,  fait  un
acte  qu'il  signe  de  sa  main,  et  scelle  du
sceau de son office, par lequel entre autres
articles, il laisse à la Province de Touraine
les  6  couvents  que  son  prédécesseur  avait
voulu séparer par son décret de Nantes. […]
Il le cite  [le chapitre]à Orléans au 19 avril
1652, auquel temps tous les vocaux s'étant
approchés  d'Orléans,  il  leur  défend,  sous
peine d'excommunication, de tenir chapitre.
[...]
se servant de mr le Gouverneur d'Orléans, il
chassa par force et par violence 40 vocaux
ou plus hors du couvent et les mit sur le pavé
où ils  passerent  une nuit  seulement,  car le
lendemain,  le  Roy  envoya  un  arrêt  du
Conseil  d'Etat,  donné  à  Gien  le  16  avril,
ordonnant  que  le  chapitre  Poal  se
celèbrerait  au jour assigné par le P. Gnal,
nonobstant les avis prétendus de Rome. La
commission fut adressée à Mr le Lieutenant
Général  d'Orléans,  lequel  après  avoir  fait
rentrer  dans  le  couvent  tous  les  vocaux
expulsés,  somma le  P.  Gnal  de  la  part du
Roy  de  faire  chapitre,  et  sur  son  refus,
enjoignit  aux vocaux assemblés  de le tenir
sous peine de désobéissance.
Le  19  avril,  on  fit  le  chapitre  fort
paisiblement ; le 21, les élections étant déjà
faites,  le  P.  Gnal  fit  afficher  au réfectoire,
sans autre  signification,  la  copie  d'un bref
non homologué, en date du 23 mars, qui lui
ordonnait,  au  lieu  de  tenir  le  chapitre,  de
venir promptement à Rome.

Il est difficile, à cette étape, de juger des intentions réelles du général,  intimidé à Poitiers par la

cour327, et dont le revirement soudain soulève la colère du pape qui le convoque immédiatement à

325 MS 0275, p. 237
326 MS 0275, p. 145
327 Voici le contenu de son décret : « Nous , Fr Fortuné de Cadore, ministre g(é)n(ér)al de l'ordre des FF M. capucins 

de St Francois, s'étant élevé plusieurs débats, et ensuivi de très grands scandales tant au dedans qu'au dehors 
de la Religion, depuis un long tems, en ceste nostre province de Touraine, à l'occasion de quelques couvents 
attribués à la Province de Bretagne par nostre Prédécesseur, le TRP Innocent de Catalgirone, et du chapitre 
célébré à Blois le 10e février 1650, et nostre intention ayant esté toujours de remettre toutes les choses à 
l'ancien estat de sainteté, bon exemple et charité fraternelle, pour ce est qu'appelé a cette fin par le Roi très-
chrestien, nous avons conclu certains accords qui nous semblent raisonnables. 

1°  que  le  Roy  très-chrestien  l'ordonnant  ainsy  les  couvents de  Beaugé,  La  Flèche,  Fontenay,  Les  Sables,
Lucon, avec l'hospice de Marans seront laissés et les laissons à la Province de Touraine, ne toucherons point à
autres couvents ni hospices mis demeurera en l'état qu'elle possédait avant le décret de Nantes ?

119



Rome. A-t-il réellement cédé aux injonctions royales ? S'agissait-il simplement de gagner du temps

en vue du chapitre général suivant ?  En tous cas, il se produit un nouveau revirement entre le 13

janvier 1652 et la date prévue en avril pour le chapitre d'Orléans, puisque finalement, Fortuné de

Cadore, sous l'injonction du pape Innocent X, qui intervient par un bref du 23 mars 1652328, interdit

aux  Tourangeaux,  sous  peine  d'excommunication,  de  s'y  rendre,  obtenant  même  le  soutien  du

gouverneur d'Orléans, qui expulse 40 vocaux du couvent. Ce à quoi le roi réagit dès le lendemain,

faisant état d'un arrêt du Conseil d'Etat datant du 16  avril.  On le voit, l'affaire est suffisamment

confuse pour que, du côté de l'Eglise comme du côté du pouvoir temporel, ordres et contrordres se

succèdent : le général sermonné par le pape revient sur sa décision, le lieutenant général, sur les

instances  du  roi,  réintègre  les  religieux expulsés  du  couvent  d'Orléans.  Toujours  est-il  que  les

Tourangeaux ne peuvent plus compter que sur le soutien du roi.  Le conseil d'Etat rend finalement

trois arrêts en leur faveur : celui de Gien, le 16 avril, mais aussi celui de Corbeil, le 25 avril 1652, et

celui de Paris, le 1er avril 1653. Un dernier chapitre de Touraine a même lieu à Angers, fin 1653. 

Le roi se range à l'avis du pape (1654)

Le roi entend les dissidents à plusieurs reprises,  mais, en juin 1654, l'affaire est tranchée dans le

même sens que celui du pape. En effet, le décret du général du 20 janvier 1654 précise :

I Nous declarons que tous ceux de la province de Touraine qui, contre la teneur du bref du pape

Innocent X du 26 mars 1652, ont concouru au chapitre provincial en la cité d'Angers à la fin de l'an

1653 sont tombés dans les peines et censures contenues au dit bref : et partant ceux qui n'ont pas

encore recu l'absolution des susdites sensures par le commissaire apostolique, ou par ceux qui ont

été députés par lui suivant la faculté qu'il en avait  de la sacrée congrégation ne peuvent et ne

doivent participer aux sacrements ni jouir de la voix active et passive et sont inhabiles à tous les

offices, grades et dignités de la religion jusqu'à ce qu'il paraisse qu'ils ont recu l'absolution de

notre Saint Père ou d'autre spécialement député ou à députer pour cela. 

II En outre nous déclarons que les Pères Michel, Yves et Raphaël de Nevers, et Hilaire de Poitiers,

lesquels suivant le décret de la deffinition générale de l'année 1650, confirmé par le susdit bref du

20 janvier  1654,  devaient  être  expulsés de la  Province de Touraine,  sont  par effet  expulsés et

retranchés du corps de la dite province, et ne peuvent demeurer en icelle, ni y etre de nouveau

incorporés  sans  la  licence  spéciale  du  T.  R.  P.  général,  avec  le  consentement  des  deffiniteurs

généraux.  Et  nous  leur  commandons  en  vertu  de  sainte  obéissance  et  sous  peine

d'excommunication,  latae  sententiae, et  de  privation  de voix  active  et  passive,  que  suivant  les

      2° Le chapitre Provincial se celebrera, et les elections... 
328 Il est fait allusion à ce bref dans un décret du chapitre général des capucins « pour achever l'exécution du bref de 

notre S. Père le pape Innocent X d'heureuse mémoire, du 20 janvier 1654, en la Province de Touraine »

120



obédiences qui leur ont déjà esté données et celles qui leur seront derechef données de la part du

TRP Général ; chacun d'eux respectivement se retire avec les compagnons qui leur sont assignés

par le TRP Général dans la province ou couvent assigné, sans retardement et dans le droit chemin ;

savoir : le Père Yves, au couvent de Rouen, le père Michel au couvent de Caen, de la province de

Normandie, le père Hilaire au couvent de Toulouse et le père Raphaël au couvent de Bordeaux. Et

s'ils obeissent promptement, ils seront recus bénignement et charitablement dans les susdist lieux et

traités comme les autres religieux de la famille. Mais au cas (ce que Dieu ne permette) qu'après la

signification de ce présent décret ils demeurent encore dans la rebellion, ils seront mis en prison

invoquant pour cela (si besoin est) le secours du bras seculier, et si après un an ils ne sont pas dans

une vraie  resipiscence,  qu'ils  soient chassés de l'ordre comme incorrigibles,  et  que personne a

l'avenir ne soit si osé de les retenir ou cachés dans aucun couvent de notre ordre, ni leur donner

conseil ou faveur, ni fomenter leur rebellion sans de très grièves peines329.

De son côté, le roi se range à l'avis du pape le 10 juin 1654 : un arrêt datant de 1657 mentionne en

effet :  Sa  Majesté  étant  aussi  informée  de  la  rébellion  dans  laquelle  quelques  uns  de  la  dite

Province sont demeurés sans avoir voulu jusqu'ici defférer aux obédiences de leurs supérieurs, ni

aux décrets  de leurs chapitres  généraux,  ni  au bref du pape Innocent  X,  ni  aux arrêts  de son

conseil, nommément à celui du 10 juin 1654, donné après que les capucins réfractaires eurent été

par  plusieurs  fois  ouis  devant  nombre  d'évêques,  conseillers  de  son  conseil  et  docteurs  de

Sorbonne, que sa Majesté aurait députés pour cet effet. Ni a ceux des derniers septembre et 27

novembre  ensuivants,  rendus en conséquance,  ni  à  plusieurs  lettres  de  cachet  qui  auraient  été

expédiés à cet effet330.

A partir de ce moment, les couvents litigieux sont rendus, par la force, à la Province de Bretagne  B.

déclare : 

L'an 1655 en janvier le  décret  de Nantes,  & le  Bref  de Sa Sainteté  donné le  20 janvier  1654

confirmé, ou receu au Conseil le 10 juin 1654 a commencé à estre exécuté, & fusmes entrés dans le

convent de La Flèche le dimanche 10 janvier, & dans Baugé le 15e.  Le RP Joseph de Morlaix

prenant possession de ces convents assisté de Monsieur de la Pierre Exempt des gardes le 14 e

janvier Feste du St Nom de  Jesus le VP Romain de Saint Brieuc a dit la première messe à La

Flèche. 

On est entrés aux Sables le 24 Janvier. A Lucon le 26 janvier. A Marans le 31 dudit mois. 

Le RP Joseph de Morlaix Provincial arriva à Fontenay le premier Février 1655,  mais pour la

résistance des Tourrangeaux on ne print possession de ce couvent que le 14e mars331 

329 Recueil 173 de la bibliothèque capucine de Paris, sur la province des capucins de Touraine, f° 209
330 Ibid, f° 217
331 MS 0275, p. 238

121



Il est possible que la nomination en 1653 de Joseph de Morlaix comme provincial de la Province de

Bretagne,  jointe  aux relations  privilégiées  qu'il  entretient  avec  la  cour  où il  est  un prédicateur

apprécié332,  explique,  au moins en partie,  le  revirement  du pouvoir  royal.  Son rôle  a pu même

s'avérer déterminant.

Cependant, même lorsque B. présente cette réintégration des couvents comme immédiate, cela ne

va pas sur le terrain sans difficultés : ainsi à Marans, où le gardien Blaise d'Angers, en protestant de

son obéissance aux ordres du roi, remet les clés entre les mains de l'héritier de la fondatrice, Nicolas

Bernyer, qui tente d'argumenter à la fois sur la réalité de la volonté de celle-ci, trop âgée, et sur le

fait qu'elle souhaitait doter les seuls capucins de Marans, et non voir les locaux dont ses héritiers

restent propriétaires passer aux mains de religieux d'une autre province. La menace du capitaine de

la Pierre d'arrêter Bernyer comme réfractaire aux ordres du roi le fait céder : le provincial Joseph de

Morlaix, élu en 1653,  entre dans les locaux333.  Mais même après la restitution des couvents, les

« rebelles » ne se rendent pas. En effet, le dernier témoignage sur l'affaire est donné par B. : 

Le 3e octobre veille de NPS Francois 1659 sur les onze heures du soir, par l'ordre de sa saincteté,

du Roy, et du RP General Simplicien de Milan, le lieutenant criminel de Saumeur accompagné de

70 fuzeliers se saisit au couvent d'Angers des Peres Michel, Yves & Raphael de Nevers & du frère

Jean l'Evangeliste d'Angers, qu'il mena toute nuict à Nantes dans un batteau, d ou le P. Michel fut

conduit à saint Malo, le pere Yves au Croisic, & les P. Raphael & Jean resterent à Nantes. Ainsi le

T.R.P. Simplicien de Milan General par ce coup de tonnerre mist la paix dans les deux Provinces.

Extremis morbis, extrema remedia334.

La soudaineté  de  l'opération,  menée  de  nuit  alors  que  le  couvent  d'Angers  est  plongé  dans  le

sommeil, le nombre d'hommes d'armes employés, le voyage immédiatement entrepris la nuit même

sur la Loire pour disperser ensuite les derniers religieux qui résistent envers et contre tout, montre

assez la volonté royale de mettre fin à l'affaire, sur laquelle, de la volonté du pape Alexandre VII, un

silence définitif doit être gardé335. 

332 Il a prêché l'avent et le carême, dix ans auparavant, à Paris : Le 4 de ce mois [décembre 1644] la reine de la grande 
Bretagne alla entendre Vespres aux Capucins de Saint Honoré, où elle fut recue hors leur porte par leur Gardien, 
suivi de vingt six religieux, tenans chascun un cierge blanc, qui la conduisirent processionnellement dans leur 
église, où Sa Majesté britannique ouït la prédication du Père Joseph de Morlaix, Provincial des Capucins de 
Bretagne, lequel sadite Majesté a choisi pour prescher devant elle dans la grande salle du Louvre.RENÉ DE NANTES, 
Un capucin breton au XVIIe siècle, op. cit., p. 91.

333 FLEURY P., « Le couvent des Capucins de Marans », op. cit., p. 225.
334 A maux extrêmes, remèdes extrêmes. MS 0275, p. 123
335 Litteras  Inocentii  X  praedecessoris  circa  controversiam  Provinciae  servari  committit,  fratres  dissidentes  non

amplius audiri mandat, ac causae silentium imponit : il enjoint que soient suivies les lettres de son prédécesseur
Innocent X, ordonne que les frères dissidents ne soient plus entendus, et impose le silence à la cause.  Bullarium
ordinis  ff.  Minorum  s.p.  Francisci  Capucinorum  [...].:  Tomus  quintus  divisus  in  duas  partes  documenta
Provinciarum Galliae & Hispaniae  continentes.  Pars  prima [-secunda] ...  5,  typis  Joannis Zempel Austriaco-
Viennensis prope Montem Jordanum, 1748, p. 81 

122



L'affaire de Touraine a  donc  suscité au sein des deux provinces de très fortes dissensions : non

seulement entre Bretagne et Touraine, mais au sein de la Touraine elle-même, puisqu' en 1652, 80

religieux Tourangeaux (sur les 611 que comporte la Touraine en 1650, soit 13%) sont passés en

Bretagne.  Mais 6 couvents litigieux ont résisté très fortement. L'affaire a bloqué les recrutements

bretons pendant 7 ans, de 1648 à 1655, ceux-ci ne se trouvant rattrapés qu'en 1656 où près de 60

vêtures ont lieu. Les missions de l'ordre dans la Province s'en sont trouvées largement affectées, un

grand nombre de frères se trouvant en formation par la suite et ne pouvant de ce fait assurer .sans

délai les fonctions de prêtise et de prédication qui leur incombaient. Les interventions successives

des différents Généraux, du pape, du Roi de France montrent assez l'importance des enjeux. Les

conditions de la réintégration forcée des couvents litigieux,  la  dispersion des « meneurs » de la

rébellion contre le Général,  rendent absolument nécessaire  la  pacification des esprits. C'est ce qui

est demandé à  Balthazar. Mais  en tentant de donner à la Province de Bretagne une identité toute

d'amour  et  d'union  qui  constitue  le  discours  officiel  représenté  dans  les  images  du  début  du

manuscrit, il fait ressortir tout autre chose. La célébration de l'unité fait place, au fur et à mesure que

l'on avance dans le texte, à une condamnation sans appel des rebelles de Touraine et à  la rancoeur

que lui, Balthazar, mettant au-dessus de tout la valeur de l'obéissance, ressent à l'égard de ceux du

siecle, ou de la Religion, qui sont entrez dans les Offices, charges, dignitez & benefices par la

Fenestre des  brigues,  & non par la porte  d'une eslection bien canonique,  & qui croyent avoir

trouvé la febve au gasteau, estimans qu'il n'y a point de bonheur pareil a celuy de commander, & de

nestre point commandé de personne, ceux la sont tout a fait trompez dans leur explications selon le

sentiment du saint Esprit, qui asseure que Dieu fera un iugement très dur, contre tous ceux qui

president aux autres. La dissension subsiste.

II 2 c   Les capucins au cœur d'une religion toujours   désunie  

L'antiprotestantisme vigoureux de Balthazar 

Le « problème protestant »  subsiste,  non seulement  après  l'édit  de Nantes de 1598,  mais  même

après la chute de La Rochelle en octobre 1628, et l'édit de grâce d'Alès du 28 juin 1629. Le souci

d'extirper le « venin de l'hérésie », selon le titre du livre de Bernard Dompnier336, existe de façon

prégnante jusqu'à la Révocation.

336 DOMPNIER B.,  Le venin de l’hérésie:  image du protestantisme et  combat catholique au XVIIe siècle ,  Paris,  Le
Centurion, 1985.

123



La première allusion faite par B. de B. au protestantisme se trouve vers le début du manuscrit, dans

la partie décrivant l'expansion des ordres religieux dans le diocèse du Mans. Elle se situe par contre

à la fin de cette partie, après mention d'événements contemporains à B. de B. , comme s'il prenait

soin, au moment de clore sa rédaction, de ne pas oublier quelque chose d'important. On trouve

d'ailleurs son discours accentué par l'expression qui ouvre la narration d'un épisode tragique de

l'histoire mancelle : 

Notez  cecy :  l'an  1562  Merlin  calviniste  ayant  desbauché  une  religieuse  dont  il  abusoit  vint

prescher  le  calvinisme sous  les  Halles  du  Mans,  où  il  trouva grand nombres  de  libertins  qui

suyvirent sa sensuelle doctrine, & qui en suitte se rendirent Maistres de la Ville le 3e d'avril 1562,

où ils firent des cruautes étranges, spécialement envers les Ecclesiastiques, & les Religieux, ils

bruslèrent le couvent des Cordeliers, & pillerent toutes les Eglises, & surtout celle de St Jullien

d'où ils ravirent des richesses immenses, et prirent les orgues qui estoient d'argent, fouillans mesme

les tombeaux, estans resolus de renverser & brusler le Beau Temple de St Julien : cette fureur

diabolicque dura environ 3 mois,  iusques à l'onziesme de Iuillet,  iour de la translation de Ste

Scolastique, laquelle obtint de Dieu, qu'une terreur effroyable saisit tous ces Hereticques nouveaux,

qui  estoient  bien  800  tous  armez,  lesquels  furent  si  espouvantez  qu'ils  se  iettoient  dessus  les

murailles dans les fossez, pour se sauver, les autres s'entretuoient pour sortir aux portes de la ville,

& courroient  avec  tant  de  precipitation qu'il  estoit  manifeste  aux bons catholicques,  que  Dieu

co(m)batoit pour eux, & la conservation de leurs Eglises, & ces fugitifs hereticques ne cesserent de

courir, n'osant regarder derrière eux, pour se sauver, avec leurs confreres, a Alancon, Carentan, au

Havre-de-Grace, & iusques en Angleterre : Voilà l'excez de la bonté de Dieu, & de sa servante Ste

Scolasticque envers les pieux Manceaux, qui en recon(n)oissance instituèrent... Feste dans la Ville,

& une belle, & generalle Procession, ou on porte la chasse de Ste Scholasticque337.

Tout ce passage circonstancié est  extrait  du livre de Jean Bondonnet,  Les vies des évesques du

Mans, qui constitue pour B. de B. une source essentielle338.  L'intérêt de sa reprise par Balthazar

témoigne de son sentiment anti-huguenot. 

Mais  qu'en  est-il  des  protestants  manceaux  au  XVIIe  siècle ?  Après  l'édit  de  Nantes,  dont  le

maréchal  de  Lavardin339 veille  à  l'application,  un  terrain  est  donné  aux protestants  pour

337 MS 0275, p. 36
338 BONDONNET J.,  Les vies  des  evesques du Mans,  restituées  et  corrigées,  avec  plusieurs  belles  remarques sur  la

chronologie, A Paris, chez Edme Martin, rue Saint Jacques au Soleil d’or, M.DC.LI., p. 673.Ce livre sert aussi à
B pour retracer l'histoire de la Province du Maine (v. supra p. 70) ou donner des détails sur la santé de l'évêque
Charles de Beaumanoir (v. infra p. 212)

339 Il s'agit de Jean II de Beaumanoir-Lavardin (1551-1614), gouverneur du Maine et père de l'évêque du Mans Charles
de Beaumanoir, dont Balthazar évoque la mort p. 35 du manuscrit.

124



l'établissement d'un temple en 1610 à La Roche, paroisse de Sainte-Croix340. Il subsiste, au Mans, et

plus largement dans le Maine, une communauté que G.M. Oury, dans Histoire religieuse du Maine,

estime à 2500 personnes environ, incluant l'Eglise réformée de Bellême341, estimée à 400 personnes

vers 1660342. Cette estimation est d'autant plus difficile à établir que les limites territoriales définies

par les protestants ne recoupent pas celles de la Province. Au Mans même, il s'agit d'un groupe de

30 familles environ, d'après le rapport de Colbert de Croissy, en 1664, le groupe le plus important

étant  celui  d'Ardenay,  de  70  familles  environ.  Les  protestants  auxquels  peut  se  trouver

personnellement confronté le frère Balthazar sont donc peu nombreux, et aucun conflit local majeur

n'est à signaler  au niveau national  jusque vers 1660343, date à laquelle commencent à émerger les

premières  vexations,  sous  la  forme  d'interdiction  de  prêches,  particulièrement  sur  les  terres

seigneuriales. Cette date correspond donc approximativement à celle du manuscrit...

Les autres annotations concernant les protestants, figurant toutes dans l'éphéméride, sont beaucoup

plus courtes, mais très significatives. Ainsi, pour l'année 1634, est mentionné : « Les grands jours

tiennent à Poitiers où les religionnaires furent condamnés à la réparation des eglises ruinées, et le

temple de Saint Maixent démoli 344 ». Les protestants ne constituent cependant que 6 à 7 % de la

population,  localisée  dans  un  « croissant  fertile »  s'enroulant  autour  du  Massif  central  (Poitou,

Languedoc, Dauphiné) s'ajoutant à la Normandie et à la région parisienne345. Mais il faut noter, à

Poitiers, capitale d'une terre de mission du Père Joseph346, l'existence, comme dans de nombreuses

autres villes de France, de la Compagnie du Saint-Sacrement, essentiellement dédiée à développer,

comme son nom l'indique, le développement du culte du Saint-Sacrement de l'Autel, auquel se voue

B. de B., mais aussi à assurer, en plus des actions charitables envers les pauvres, les prostituées, les

galériens ou les prisonniers, un combat sans merci contre ceux que ses membres considèrent comme

340 Voir à ce sujet BOUILLERIE S. de, « Les protestants dans le Maine. Le temple et le cimetière de l’Eglise du Mans
et l’Eglise d’Ardenay », Revue historique et archéologique du Maine, 1888, vol. 24, p. 49-62.

341 OURY G.-M., Histoire religieuse du Maine, Chambray-lès-Tours, C.L.D, coll.« Histoire religieuse des provinces de
France », 1978, p. 133.

342 MENARD, C, La communauté protestante de Bellême au XVIIe siècle, mémoire de maîtrise, Université du Maine,
2004. Cité par BOISSON D., "Les protestants de la province synodale d’Anjou-Touraine-Maine et le 

      Refuge aux XVIIe et XVIIIe siècles", Annales de Bretagne et des pays de l'Ouest, t. 113, 2006, p. 43-60.
343 Cela correspond à une tentative d'union des Eglises au début du règne personnel de Louis XIV. Voir à ce sujet

ORCIBAL J., Louis XIV et les protestants, Paris, J. Vrin, coll.« Bibliotheque de la Société d’Histoire ecclésiastique de
la France », 1951.

344 MS 0275, p . 223. Les grands jours sont des « sessions judiciaires exceptionnelles tenues par des commissaires
tenues par des commissions du parlement en diverses provinces afin d'y accélérer les appels et de rapprocher la
justice du justiciable ».  FAVIER J. ,  « Grands Jours »,  Encyclopædia Universalis [en ligne], consulté le  18 mai
2014.  Il  n'y eut  au XVIIe siècle que deux sessions de « grands jours » , l'une, la plus connue, à Clermont en
Auvergne, en 1665, et l'autre, qui nous concerne ici, en 1634.

345 Voir à ce sujet Histoire de la France religieuse. 2, Du christianisme flamboyant à l’aube des Lumières: XIVe-XVIIIe 
siècle, Paris, Seuil, coll.« L’univers historique », 1988, p. 445-473

346 Particulièrement actifs dans ces « terres de missions » , les capucins peuvent être l'objet d'agressions de la part des 
huguenots, comme dans les Cévennes, où, en 1632, « les femmes insolentes leur venaient relever leurs habits par-
derrière, leur tiraient leur capuches et manteaux, sollicitaient les enfants à en faire de même, les injuriaient, se 
moquaient d'eux ». GARRISSON J., L’édit de Nantes et sa révocation: histoire d’une intolérance, op. cit., p. 113.

125



les ennemis de la foi, musulmans, juifs, protestants ou athées. « La compagnie du saint-Sacrement

faisait un devoir à ses membres de nuire aux réformés chaque fois que l'occasion leur en serait

donnée, et cette tactique systématique a obtenu des résultats palpables347. »

Les  sentiments  éprouvés  par  l'auteur  du  manuscrit  envers  les  protestants  sont  également

perceptibles dans la mention de ce fait divers survenu en 1637 : « Le dimanche 26 juillet 1637 jour

de Ste Anne sur une heure après midy 50 personnes furent noyées au Nays348, le batteau estant trop

chargé,  Madamoiselle  de la Vigne,  sa servante avec un advocat furent sauvez, les uns estoient

catholicques  qui  alloient  en  voyage à  Ste  Anne,  les  autres  estoient  hérétiques  qui  alloient  au

presche : voilà des morts bien différents aux yeux de Dieu ».349

Il n'est bien sûr pas indifférent que Balthazar mentionne ici la date précise de la fête de sainte Anne,

en l'honneur de laquelle  le pélerinage a pris de l'ampleur depuis la découverte de la statue par

Nicolazic  dans  le  champ du Bocenno.  Des  capucins  comme Ambroise  de  Brest  et  Césarée  de

Roscoff ont pris une grande part à sa mise en place, avant de le laisser gérer par les carmes. Pour B.

de B., le jour de la fête de sainte Anne, mère de la Vierge Marie, il est inconcevable que l'on puisse

se rendre au prêche. Lors du naufrage du bateau, c'est comme si tous étaient victimes d'un jugement

immédiat. « Venite benedicti, ite maledicti » : les paroles du Christ illustrées par Balthazar dans le

manuscrit  peuvent  aussi  certainement  s'appliquer  aux  « bons »  catholiques  et  aux  « mauvais »

protestants350.

L'évocation d'une mort exemplaire est aussi l'occasion, pour le frère B. de B., de faire allusion au

protestantisme : « Henry de Bourbon prince de Condé mourut le 26 décembre 1646 a 9 heures du

soir, aagé de 58 ans & 3 mois : estant prié des calvinistes d'estre leur protecteur com(m)e avoient

esté  son ayeul & son père,  il  leur respondit :  ils vous ont plantez,  & ie  vous arracheray si  ie

puis.351 »

Effectivement, Henri II de Bourbon (1588-1646), père du Grand Condé, a eu comme grand-père

Louis 1er de Bourbon (1530-1569), qui avait  participé à la conjuration d'Amboise.  Il est  le fils

347 Histoire de la France religieuse, op. cit., p. 458., p. 458
348 Il s'agit du Naye, à  Saint-Malo. 
349 Ms 0275, p. 224
350 Ces éléments pourraient porter à croire qu'il existe une frontière infranchissable entre les deux sensibilités. Ce n'est 

cependant pas toujours le cas. En témoigne par exemple la curieuse histoire de Gaspard Martin, le capucin réformé. 
Né catholique à Carpentras en 1589, entré chez les capucins sous le nom de Sylvestre, il passe au protestantisme en 
1614, et devient pasteur. Il raconte les actions de sa vie passée en terres de mission: Bouffi de la témérité et 
cafarderie capucine, je faisais fort le fendant et remplissais l'air de bravades et menaces contre les ministres... Je 
ne faisais en chaire et hors de chaire que braver, mépriser et défier en l'air les ministres, qui étaient bien loin de 
moi. … (Après l'arrivée d'un ministre) je renforcais mes bravades, je n'attendis point qu'il me vînt trouver, je fus 
l'attaquer le premier devant la porte de l'Eglise... Voir à ce sujet MOREIL, F, « Gaspar Martin, le capucin réformé, 
pasteur de la principauté d’Orange au XVIIe siècle » , Bulletin de la Société de l’Histoire du Protestantisme 

Francais, 2010, vol. 156, no 1, p. 49-68.
351 Ms 0275, p. 234.

126



posthume d' Henri 1er (1552-1588), un des chefs des malcontents. Si tous deux étaient protestants,

Henri II de Bourbon est, lui, élevé dans la religion catholique, à une époque où beaucoup rentrent

dans  le  rang.  Après  une  période  de  rébellion  contre  Marie  de  Médicis,  ce  qui  entraîne  son

emprisonnement de 1616 à 1619, le prince de Condé, entre la conspiration de Chalais (1626) et la

journée  des  Dupes  (1630)  se  rapproche  de  Richelieu.  Il  est  lieutenant  général  de  l'armée  de

Languedoc, Guyenne, Dauphiné et Lyonnais en 1627, et  « il conduisit, sous le commandement du

cardinal, l'une des trois forces armées chargées d'écraser les rebelles protestants en 1628-1629. Ses

convictions dévotes y trouvaient leur compte et la coïncidence de son ralliement définitif et de ces

campagnes militaires n'est pas fortuite. La « ruine des huguenots », c'était le programme politique

qu'il préconisait au roi. Il commanda même des médailles qui le représentaient en Hercule terrassant

le monstre de l'hérésie. »352   

Le  prince  de  Condé,  intégré  au  milieu  ultra-catholique,  est  lui  aussi  un  membre  actif  de  la

Compagnie  du  Saint-Sacrement,  dont  le  neveu  de  sa  femme,  Henri  de  Lévis,  est  un  membre

fondateur353. Aussi ne peut-on s'étonner de sa réponse aux protestants qui le sollicitent : «  ils vous

ont plantez, & ie vous arracheray si ie puis 354 » !

Enfin, cette même année 1646, les nouvelles venues de l'étranger sont une autre occasion de parler

des  protestants  en termes peu amènes :  « le  colonel  Carlo  Vandeich hollandois ayant  mené un

régiment pour Venise trahit ses gens, & les livra au Turc, puis se retyra en  la Canée avec les Turcs,

voilà la Fidélité des héréticques pires que les Turcs envers les catholiques 355 .»  Cette allusion de

Balthazar. est à mettre en lien avec ce qu'un livre récent a nommé « la dernière croisade 356», c'est-à-

dire la guerre de Candie qui eut lieu de 1645 à 1669 entre la République de Venise et l'Empire

ottoman. Candie est l'ancien nom de l'actuelle Heraklion, capitale de la Crète. Depuis 1204, celle-ci

faisait partie des possessions vénitiennes. Sa position centrale au cœur de l'espace méditerranéen en

faisait un enjeu diplomatique et commercial important. La Crète fut pour cette raison envahie par

les Turcs, mais la capitale, Candie, résista plus de vingt ans avec l'aide des nations chrétiennes que

la République de Venise avait appelées à son aide. Elle tomba finalement aux mains des Turcs en

1669.  L'épisode  évoqué  se  situe  tout  au  début  de  la  Guerre,  l'année  où  a  lieu  une  première

expédition militaire française.  Il  n'en est  cependant  pas question ici,  l'intérêt  de la remarque se

352 BE ́GUIN K., Les princes de Condé: rebelles, courtisans et mécènes dans la France du Grand Siècle, Seyssel, Champ 
Vallon, 1999, p. 39.

353 Ibid., p. 43-44.
354 On retrouve ici l'appellation d'églises « plantées » faisant allusion aux premières communautés protestantes sans

pasteur, tandis que les églises « dressées » bénéficient déjà d'une organisation et d'un ministre à demeure.
355 MS 0275, p. 233.
356 BARDAKÇI O., PUGNIÈRE F., DOMENISSE P., La dernière croisade: les Francais et la guerre de Candie, 1669, Rennes, 

Presses universitaires de Rennes, 2008.

127



situant dans l'anti-protestantisme dont fait preuve Balthazar.

128



L'écho de dissensions internes au catholicisme dans l'éphéméride

Les affaires de possession : Loudun, Louviers

Les capucins se trouvent également au cœur d'affaires de possession spectaculaires, dans ce premier

XVIIe siècle357. Balthazar de Bellême fait trois allusions dans l'éphéméride à des affaires de ce type.

Les deux premières concernent l'affaire de Loudun, et sont ainsi libellées :

En 1632 :  Le 22 septembre les Ursulines de Loudun sont obsédées par les sortilèges d'Urbain

Grandier curé de Saint Pierre de Loudun pour n'avoir pu obtenir la direction de ces filles dont il

prétendait abuser358.

 Le 18 août 1634 Urbain Grandier curé de Loudun par sentence du Sr Laubardemont conseiller

d'Estat fut bruslé, convaincu d'être la cause de la possession des Ursulines par le maléfice de trois

épines d'aubépin donné le 22 septembre 1632. Il était aussi chanoine de l'église collégiale de Sainte

Croix de Loudun359.

Il n'est pas lieu ici de retracer l'intégralité de cette célébrissime affaire où la supérieure du couvent

des Ursulines accuse, avec d'autres religieuses, un curé de les avoir ensorcelées. Michel de Certeau,

en 1970, en a donné une étude particulièrement clairvoyante et fouillée360. Il montre comment, après

le phénomène rural de la sorcellerie, s'installe en Europe le phénomène urbain de la possession, et

comment une petite ville poitevine, au cœur d'une région protestante, touchée par la peste, dont

Richelieu fait démanteler le donjon, et toute proche de la ville nouvelle qu'il fait bâtir à partir de

1631, devient par ce biais l'enjeu de multiples luttes de pouvoir361. Contentons-nous ici de vérifier

les dires du manuscrit.

Le  premier  procès-verbal  concernant  l'affaire  est  daté  du  7  octobre  1632,  et  mentionne

effectivement, dans la nuit du 21 au 22 septembre, la première apparition des « esprits malins » :

« L'un desquels, la nuit, apparut, depuis une heure jusqu'à quatre, à Soeur Marthe, en forme d'un

357 D'autres  affaires  avaient  déjà soulevé  le  monde ecclésiastique,  comme celle  de  Marthe  Brossier,  en 1598 (où
Bérulle  lui-même  participa  à  la  controverse  autour  des  « énergumènes »),  ou  celle,  en  1609-1611,  de  Louis
Gaufridy, curé des Accoules, à Marseille, accusé d'avoir séduit et ensorcelé une jeune fille que ses parents placèrent
(déjà!) chez les Ursulines.

358 Ms 0275, p. 222
359 Ms 0275, p. 223
360 CERTEAU M. de, La possession de Loudun, Paris, Gallimard, 2005[1970].
361 Une version plus exclusivement politique de l’affaire est donnée par Michel CARMONA dans Les Diables de Loudun: 

sorcellerie et politique sous Richelieu, Paris, Fayard, 1988.

129



homme ecclesiastique, revêtu d'un grand manteau et soutane... » « Enfin elles nous ont dit que le

premier jour de ce mois,  sur les dix  heures du soir,  ladite  prieure étant couchée,  la chandelle

allumée, et ayant sept ou huit de ses sœurs autour d'elle pour l 'assister, à cause des attaques que

plus particulièrement elle avait, elle sentit une main, sans rien voir, qui, lui fermant la sienne, y

laissa trois épines d'aubespin, qui furent mises, le lendemain, dans les mains de l'un d'entre nous

pour prendre avis de ce qu'en devait être fait. Et, deux jours après, fut trouvé bon que la prieure les

fît brûler elle-même. Ce qu'elle fit en présence du père Gardien des Capucins de cette ville362.»

On voit  donc,  dès le début de l'affaire,  et  avant même que soit désigné nommément le sorcier,

l'ennemi, Urbain Grandier, curé de Saint-Pierre du Vieux-Marché, l'intervention des capucins, actifs

en cette terre de mission que le père Joseph dispute depuis 1617 aux « hérétiques ». Grandier est un

curé libertin, déjà repéré auparavant par Richelieu alors évêque de Luçon, connu de plus comme un

séducteur, et auteur d'un  Traicté du celibat par lequel il est prouvé qu'un ecclésiastique peut se

marier 363,  ce qu'il  fait  en épousant Madeleine de Brou, fille d'un notable de Loudun, dans une

cérémonie secrète où il est à la fois époux, officiant et témoin. Les capucins, fers de lance de la

Contre-Réforme  et  tenants  d'un  extrême  rigorisme,  ne  peuvent  tenir  d'autre  rôle  que  celui

d'adversaires  résolus,  sur  le  théâtre  de  cette  possession.  Ce  rôle,  ils  le  tiennent  en  assurant

l'exorcisme des religieuses. Ils sont là pour en faire sortir les démons. C'est le cas par exemple de

Lactance de Limoges, Elisée de Chinon ou Tranquille de Saint-Rémy.

.. «  Après quoi l'exorciste [le père Lactance] a contraint le diable [dans le corps de Jeanne des

Anges] d'adorer le Saint Sacrement, et l'a fait mettre en toutes les postures qu'il a voulues, en telle

sorte que tous les assistants en ont été comme ravis d'admiration, et même en ce que, par sa parole,

il l'a fait mettre ce corps le ventre contre terre, la tête élevée en haut, les bras et les pieds tournés

en arrière, joints et enlacés ensemble, et les a fait pareillement déprendre et remettre.

Et comme, revenue à elle, la créature était commandée de chanter le verset Memento salutis voulait

prononcer Maria mater gratiae, on a entendu soudain sortir de sa bouche une voix horrible disant

"Je renie Dieu. Je le maudis". Et ensuite elle s'est mordue la langue, puis au bras, d'une furieuse

facon, nonobstant les efforts de l'exorciste pour l'en empêcher.

Ce que voyant, le père Lactance a jeté rudement par terre le corps de la possédée, l'a foulé avec

grande violence sous ses pieds, puis, un pied sur sa gorge, a répété plusieurs fois : "Super aspidem

et  basilicum ambulabis  et  conculcabis leonem et draconem(ie " Tu marcheras sur l'aspic  et  le

basilic, tu fouleras aux pieds le lion et le dragon", Ps 90, 13) . Par là-même, il remplit une fonction

qui est encore pratiquée, même à l'époque contemporaine364, et qui est également valorisée dans le

362 CERTEAU M. de, La possession de Loudun, op. cit., p. 38-40.
363 GRANDIER U., Traité du célibat des prestres: Opuscule inédit, Paris, René Pincebourde, 1866.
364 COUVELAIRE L., « Exorciste, un métier d’enfer », M le magazine du Monde, 11 janvier 2014.

130



manuscrit de Balthazar de Bellême, par exemple dans la prière à l'Ange gardien qui se trouve au

début du manuscrit :

« Ange de Dieu, invincible soldat,

Du tout puissant, au céleste combat

Renverse ici le ténébreux forcat,

Qui nous voudroit accabler tout à plat»365.

Ou, un peu plus loin :  « combatre genereusement les Puissances de l'enfer, du monde, de la chair,

& de la superbe, sous vos glorieux & invincibles estendars, affin de ne point degénérer, mais se

monstrer en tout tres dignes enfans d'un si glorieux Pere [ie Saint Francois]366.

C'est également à l'initiative des capucins, qui en avertissent le Père Joseph, que Grandier se trouve

accusé d'être l'auteur d'un pamphlet dirigé contre Richelieu, La cordonnière de Loudun. Et à partir

de ce moment que l'affaire devient politique, avec l'envoi à Loudun de Laubardemont...

 Michel de Certeau le souligne :  « Un étrange rendez-vous associe, dans un très grand nombre de

cas,  les  possédés  ou  les  « possessionistes »  (convaincus  de  la  réalité  de  la  possession)  et  les

communautés de « spirituels ». Sur la carte française du milieu du XVIIe siècle, on trouve souvent

aux mêmes lieux les cas de possession et les groupes les plus « dévots »367…

Pour Balthazar, l'affaire semble s'arrêter avec l'exécution d'Urbain Grandier. Or, la « possession » 

dure  encore  plusieurs  années  après368,  et  ne  s'arrête  que  par  l'intervention  du  mystique  jésuite

Surin369.  Si Balthazar n'y fait pas allusion, c'est bien parce que l'affaire  ne l'intéresse qu'en tant

qu'elle implique l'histoire des capucins et qu'elle est digne, de ce fait, de figurer dans l'éphéméride.

Il  est  à  noter en tous  cas que le  manuscrit  comporte  une annotation postérieure  et  d’une autre

main370, unique dans son genre dans tout l'ouvrage, qui précise, après « pour n'avoir pu obtenir la

365 MS 0275, p. 9
366 Ibid, p. 25.
367 CERTEAU M. de, La possession de Loudun, op. cit., p. 20.
368 La curiosité y mena Pierre de Keriolet, qui se convertit à cette occasion. Celà est raconté avec force détails dans

DOMINIQUE DE SAINTE CATHERINE, Le grand pecheur Converti: Représenté dans les deux estats de la vie de Monsieur
de Queriolet, Pierre de Govello, prêtre, conseiller du roi au Parlement de Rennes, d’après la troisième édition de
1677, 1830.

369 Capucins et jésuites sont les auteurs de plusieurs ouvrages édités dans la région : 
PERE TRANQUILLE, capucin, Véritable relation des justes procédures observées au fait de la possession des Ursulines de
Loudun, et au procès d’Urbain Grandier, avec les thèses générales, touchant les diables exorcisés,  La Flèche, 1634
GRIVEAU, G.,  La démonomanie de Lodun [sic]. Qui montre la véritable possession des religieuses ursulines et autres
séculières. Avec la liste des Religieuses & Seculieres possedées, obsedées, & maleficiées, le nom de leurs Demons, le
lieu de leur residence, & signe de leur sortie. La mort de Grandier, auteur de leur possession . La Flèche, 1634.Seconde
edition augmentée de plusieurs preuves.
La gloire de Saint-Joseph, victorieux des principaux démons de la possession des Ursulines de Loudun ; où se voit
particulièrement ce quy arruva le jour des Rois 1636, en la sortie d’Ysacazon du corps de la mère prieure, par les RR.
PP. exorcistes de Loudun, Le Mans, 1636.
370 D'une écriture que l'on peut dater du début du XVIIIe siècle, la même qui sur la page d'avant-titre du manuscrit, 

précise l'identité de l'auteur. A ce moment est paru AUBIN N. et A. WOLFGANG, Histoire des diables de Loudun, ou de 

131



direction  de  ces  filles  dont  il  prétendait  abuser »,  «ce  qui  est  regardé  aujourd'hui comme

calomnie ». Justice est donc rendue, finalement, dans le manuscrit, à Urbain Grandier...

Une  troisième  allusion371 apparaît  dans  l'éphéméride  également : Cette  année  1642  à  Louviers

diocèse d'Evreux parurent  possédées des  religieuses par le maléfice de leur confesseur,  qui  fut

deterré un an entier après sa mort, & trouvé entier sans corruption, co(mm)e Sathan a fait envers

d'autres qui paroissoient saincts & pieux co(mm)e celui-cy, pour tromper les simples on le jetta

dans un puits.Elle  fait référence à  une affaire moins connue, développée essentiellement dans un

article assez ancien publié en 1938 par E. Hildesheimer dans la  Revue d'Histoire de l'Eglise de

France372.

Le confesseur des religieuses de Louviers est le curé Picard, qui meurt le 8 septembre 1642. Les cas

de  possession,  qui  touchent  une  quinzaine  de  religieuses  sur  cinquante  environ,  commencent

aussitôt après son décès. Des religieuses du couvent l'accusent d'y avoir fait entrer la sœur tourière,

Madeleine Bavent, coupable de sorcellerie. L'évêque d'Evreux, François de Péricard, est saisi de

l'affaire, retracée dans le livre du Provincial capucin de Normandie,  La piété affligée 373 , où l'on

trouve des témoignages comme celui de la Soeur Marie du Saint-Sacrement :  « Mathurin Picard

passant auprès de moy une fois, & m'ayant touché sur l'estomach en la place ou ie porte à present

le Sacré Nom de Jesus, ie ne tarde guere de temps après sans estre tourmentée par des pensées qui

m'inquiétoient,  & estant  couchée  vers  les  neuf  heures  du  soir  ie  vis  tomber  par  trois  fois  du

plancher de grosses étincelles de feu sur nostre couverture, i'eus grande frayeur... »374

Dans cette affaire, encore une fois, les capucins sont au premier rang pour  défendre ces religieuses

contre les accusations de simulation, et démontrer à toute force qu'elles ont été ensorcelées :

« estant receues dans le Monastère, une humilité profonde, une prompte obeyssance, une grande

pureté,  l'austérité,  le  silence,  l'aneantissement  de  l'amour-propre,  le  mespris  de  soy-mesme,  la

retraitte, la mortification des sens, les oraisons ferventes, estoient leurs exercices ordinaires, & les

sacrées délices de leurs cœurs ; aussi entre toutes les Religions, elles ont choisi celle de saincte

Elizabeth embrasée de l'amour Seraphicque de l' admirable saint Francois »375. Pour le Père Esprit

du Bosroger,  des femmes ayant choisi  la vie  religieuse ne peuvent  être ni  des malades,  ni  des

la possession des religieuses ursulines, et de la condamnation & du suplice d’Urbain Grandier, curé de la même 
ville, A Amsterdam, chez Abraham Wolfgang, prés de la Bourse., 1693.Ce livre prend parti pour Grandier contre les 
représentants de l'Eglise et de l'Etat.

371 Ms 0275, p. 228
372 HILDESHEIMER E., « Les possédées de Louviers », Revue d’histoire de l’Église de France, 1938, vol. 24, no 105, p. 

422-457. Il est le père de Françoise Hildesheimer, spécialiste de Richelieu.
373 DU BOSROGER E., La piété affligée ou Discours historique et theologique de la possession des religieuses dittes de 

Saincte Elizabeth de Louviers... ([Reprod.]) / par le R.P. Esprit Du Bosroger,..., J. Le Boulenger (Rouen), 1652.
374 Ibid., p. 156.
375 Ibid., p. 18.

132



simulatrices, mais seulement des victimes du démon. 

Et  c'est  sur  l'instance  des  capucins  que  l'évêque  fait  exhumer  le  corps  de  Picard ,  qu'il  fait

effectivement jeter à la voirie, au lieu-dit : « le Puits Crosnier376 ».

Il est possible que le frère Balthazar, qui se trouve au couvent du Mans, ait été informé de l'affaire

de  Louviers,  spatialement  relativement  proche,  parce  que  des  Capucins  y  étaient  intervenus.  Il

précise que le corps de Picard « a été trouvé entier sans corruption, co(mm)e Sathan a fait envers

d'autres qui paroissoient saincts & pieux co(mm)e celui-cy ». La découverte d'un corps intact après

une première sépulture est pourtant en général perçue comme un signe de sainteté. C'est le cas, par

exemple, du capucin Jean de Maurienne, de la province de Savoie, qui meurt en 1614 . Les miracles

ayant lieu sur sa tombe, l'état parfait du corps trois ans après, lors de l'ouverture du caveau pour une

autre  sépulture,  sont  à  l'origine  de  l’ouverture  d’un  procès de  canonisation377.  Cependant,  les

capucins  obtiennent  du Parlement  de Rouen,  en 1647,  un arrêt  où les décisions  suivantes  sont

prises :  «  a déclaré & déclare lesdits Mathurin le Picard & Thomas Boullé deuëment atteinst &

convaincus  des  crimes  de  Magie,  Sortillege,  Sacrileges  & autres  impietez  & cas  abominables

commis contre la majesté divine mentionnez au procez,  & la mémoire dudit  Picard condamnée

comme impie & detestable ; pour punition & reparation desquels crimes, ordonne que le corps

dudit Picard & ledit Boullé seront ce iourd'huy delivrez a l'Executeur des sentences criminelles,

pour estre trainez sur des clais par les ruës & lieux publics de ceste ville, … et le corps dudit

Picard mis au feu iusques à ce que lesdist corps soyent reduist en cendres, lesquelles seront iettées

au vent378.

Dans ces deux affaires auxquelles B. fait allusion en quelques lignes, c'est donc tout une part de

l'identité franciscaine qui est en jeu : le combat contre le démon, qui s'attaque particulièrement aux

personnes menant au couvent une vie religieuse parfaite. 

La querelle des réguliers

A l'intérieur même de l'Eglise catholique, il existe une autre occasion de déchirement, beaucoup

moins restée dans les mémoires que les spectaculaires affaires de possession, mais qui secouèrent le

monde religieux. Il s'agit de ce que l'on a appelé « la querelle des réguliers ». Le manuscrit en garde

des traces. Première mention en est faite dans l'éphéméride  :  « L'ouvrage des Moynes par Mr du

376 « Ce puits Crosnier est situé à quelque distance de la ville[...] une tradition populaire, qui a existé longtemps, disait
que le corps de Picard paraissait plein de vie lorsqu'il fut exhumé, et que du fonds de ce puits il vomissait des
flammes qui, la nuit, venaient éclairer la forêt » DIBON P., Essai historique sur Louviers, Rouen, 1836, p. 132.

377 DOMPNIER B.,  « De miraculis  et  virtutibus :  la  naissance  du culte  du vénérable  Jean  de  Maurienne,  capucin »,
Populations et cultures, Etudes réunies en l’honneur de Francois Lebrun, Rennes, Amis de François Lebrun, 1989, p.
297-304.
378 DU BOSROGER E., La piété affligée ou Discours historique et theologique de la possession des religieuses dittes de

Saincte Elizabeth de Louviers... ([Reprod.]) / par le R.P. Esprit Du Bosroger,..., op. cit., p. 456-457.

133



Bellay [i.e. de Belley!]est censuré par Mr de Sponde evecque de Pamiers, & est deffendu par le

Privé Conseil de l'imprimer sur peine de la Vie379. 

L'auteur en est Jean-Pierre Camus, évêque de Belley et disciple de saint François de Sales, qui

défend la possibilité pour les laïcs d'accomplir leur salut dans le siècle, mais qui a missionné en

Chablais avec les capucins, dont il dit ceci : « Les capucins ont un esprit sévère et rigoureux, et pour

bien dire quel est leur esprit, c'est un parfait mépris, quant à l'extérieur, du monde et de toutes ses

vanités et sensualités. Ils veulent par leur exemple induire les hommes au mépris des choses de la

terre, à quoi sert la pauvreté de leurs habits ; et par ce moyen ils convertissent les âmes à Dieu»380.

Camus  a déjà commencé, en 1630, à mettre en cause les réguliers dans son roman religieux  Le

Voyageur  inconnu381,  où  il  dit  que  les  capucins  « ne  peuvent  prétendre  au  monopole  de  la

dévotion »382.

Il  réitère  ses  critiques  trois  ans  plus  tard dans  une  traduction d'un  ouvrage  de  saint  Augustin,

intitulé De l'Ouvrage des Moynes383 . Il y apporte sa réponse à une question que l'on se pose alors :

« qui  est  le  plus  proche  de  la  perfection  de  l'état  religieux ?».  Pour  les  capucins,  c'est  bien

évidemment l'état monastique qu'ils ont choisi,  mais ce n'est pas l'avis de Camus. En condamnant

son livre, l'autorité royale semble trancher en faveur des capucins et de tous les ordres réguliers qui,

jusqu'à présent du fait d'un clergé encore peu formé, assurent les fonctions de prédication et de

confession , s'opposant en cela aux prérogatives de l'évêque. Le Père Joseph cherche cependant à se

montrer  conciliant,  avec  la  rédaction  d'une  déclaration  commune  d'apaisement  à  l'issue  d'une

réunion des supérieurs de toutes les congrégations régulières. Le texte signé de tous les participants

récuse les écrits  s'opposant  aux évêques,  et  accepte de soumettre  prédication et  confession des

religieux à l'approbation des évêques. 

Dix ans plus tard, voici ce que note Balthazar de Bellême384 : « Le 4e aoust [1643]Mr de Bordeaux

trouble les religieux, mais le Parlement donna arrest confirmé par le conseil royal, par lequel les

religieux iouyroient de leurs privilèges en attendant l'ordre du pape. »

Il s'agit  d'Henri d'Escoubleau de Soudis, archevêque de Bordeaux, dont le frère,  François, avait

ordonné prêtre Jean-Pierre Camus. Ses démêlés avec le duc d'Epernon, gouverneur de Guyenne,

379 MS 0275, p. 223.
380 DOMPNIER B., Le venin de l’hérésie: image du protestantisme et combat catholique au XVIIe siècle, Paris, Le 

Centurion, 1985, p. 206.
381 CAMUS J.-P., Le Voyageur inconnu, histoire curieuse et apologétique pour les religieux, par M. l’évesque du Belley, 

A Paris, France, chez D. Thierry, 1630.
382 Voir GOMEZ-GÉRAUD M.-C., « Au bon plaisir de la dévotion : Le Voyageur inconnu (1630) de Jean-Pierre Camus », 

Dix-septième siècle, 9 juin 2011, n° 251, no 2, p. 205-211.
383SAINT AUGUSTIN, De l’ouvrage des moynes ensemble quelques pieces de Sainct Thomas & de S. Bonaventure sur le 
mesme sujet. Le tout rendu en nostre langue, & assorty de reflections sur l’usage de nostre temps. Par Jean-Pierre 
Camus, evesque de Belley, A Paris, France, Chez Fiacre Dehors. M. D. C. XXXIII.
384 Ms 0275, p. 229

134



eurent un grand retentissement385. En août 1643, Richelieu et Louis XIII sont morts, mais la querelle

entre séculiers et réguliers persiste. Elle porte notamment sur le point spécifique de la communion

pascale qui, au dire de certains canonistes, ne doit avoir lieu que dans les paroisses. C'est en tous cas

le point de vue d'Henri de Sourdis, qui se trouve contré :

 Le 9 juillet 1644 les cardinaux condamnèrent Mr de Bordeaux, & déclarèrent que les Réguliers

pouvaient validement confesser les séculiers depuis le dimanche des rameaux jusques au dimanche

de l'octave de  Pasques  inclusive mais  seulement  qu'ils  ne les communient  pas le  seul  jour  de

Pasques  encore qu'ils  eussent  satisfait  à  leur paroisse.  Boniface IX excommunie tous  ceux qui

soustiendront  opiniastrement  telles  confessions  estre  nulles,  si  elles  ne  sont  faictes  avec  la

permission des curez. Mais le soleil ne sert de rien aux aveugles386 . On perçoit ici, en filigrane, la

satisfaction de Balthazar de Bellème...

Enfin, la dernière annotation du manuscrit ayant trait à cette affaire concerne toujours Henri de

Sourdis, à l'occasion de sa mort : Le 18 juin [1645]Henry Descoubleau de Sourdis archevesque de

Bourdeaux commandeur de l'ordre du saint Esprit, meurt à Antueil  [Auteuil?]près Paris, aagé de

51 ans, après avoir veu le Bref donné par Innocent X, du 7e février par lequel il confirme le pouvoir

aux religieux d'entendre les confessions des séculiers mesme durant la quinzaine de Pasques, & le

Roi  donna lettres de commission du 11 mars pour l'exécution de ce bref387 .  Les  réguliers l'ont

emporté :  là encore, B. légitime les attributions des capucins.  Autant de signes d'une conviction

personnelle, sans doute partagée par nombre de ses frères, et qui va à l'encontre de la mention

apposée au début du manuscrit, où sont rappelés les cas réservés à l'évêque du Mans en 1663 : Les

papes Innocent X et Alexandre VII, ont estroittement deffendu à tous les réguliers de communier

aucun séculier, ou seculière, ny autres que leurs religieux, le propre iour de Pasques lequel seul est

reservé388. 

Comme à d'autres reprises dans le manuscrit, il y a donc un discours officiel, celui placé au début du

manuscrit, destiné à clarifier les attributions respectives de l'évêque et des capucins. Mais si, dans

l'éphéméride, sont reprises par trois fois des décisions antérieures favorables à ceux-ci, on peut

avoir des doutes sur la profondeur de l'appropriation réelle de ce fait par les capucins, ou au moins

par B. lui-même.

385 Le frère Balthazar en parle p. 223 du manuscrit : En décembre [1633] Mr de Bordeaux et Mr d'Epernon eurent 
grand débat. Voir à ce sujet JOUHAUD C., « Le duc et l’archevêque : action politique, représentations et pouvoir au 
temps de Richelieu », Annales. Économies, Sociétés, Civilisations, 1986, vol. 41, no 5, p. 1017-1039.

386 Ms 0275, p. 230
387 Ibid., p. 231.
388 Ibid., p. 40

135



 

L'apparition du jansénisme 

Parallèlement aux affaires de possession où les capucins sont largement partie prenante, et à la lutte

de  pouvoir  entre  séculiers  et  réguliers,  un  troisième problème émerge  dans  l'Eglise  catholique

française, celui de l'apparition du jansénisme. 

Nous trouvons dans l'éphéméride une première allusion389 : 

Cornelius Jansenius evesque d'Ypre meurt en May 1638 ayant soubmis son St Augustin au jugement

du Pape, par ces mots. Sentio aliquid difficulter – mutari posse, si tamen romana sedes aliquid

mutari velit, sum obediens filius illius Ecclesia(e) in qua semper vixi usque adhunc lectu mortis

obediens sum.  [Je sens des difficultés à pouvoir en changer quelque chose, si toutefois le siège

romain  voulait  que quelque chose en soit  changé, je suis le fils obéissant de cette  Eglise dans

laquelle j'ai vécu jusqu'à maintenant où je suis,  obéissant, sur mon lit de mort].  Ce livre a esté

pourtant trouvé semé d'erreurs pernicieuses & deffendu par bulle expresse d'Urbain VIII, & de la

Sorbonne,  &  duquel  Mr  Haber  evesque  de  Vabres  dit  ces  mots  Non  est  Augustinus  sed

pestilentissimus Augustini corruptor.  [Ce n'est pas l'Augustinus mais le corrupteur pestilentissime

389 MS 0275, p. 225

136

Frontispice de l'Augustinus, 
Louvain, 1640



de l'Augustinus].  Vous verrez ce  livre  condamné co(mme)  héréticque  par  Innocent  X le  9  juin

1653390 .

Cornélius Jansen, théologien à l'Université de Louvain et évêque d'Ypres, donne dans ce livre une

interprétation  particulièrement  rigoriste  de  saint  Augustin  qui,  dès  le  IVe  siècle,  défendait  le

principe de la grâce divine, nécessaire à tout homme pour faire son salut.  L'homme, du fait de la

chute, se trouvant incapable de réaliser par lui-même le moindre bien, il lui faut une prédestination

« gratuite » à cela : Dieu choisit les hommes qu'il veut sauver, et les soutient par une grâce efficace,

les amenant à faire le bien d'une manière irrésistible.  Les conceptions de saint Augustin ayant été

largement reprises par les protestants pour contester le principe du salut par les œuvres,  l'Eglise

catholique, après le concile de Trente qui validait ce dernier,  veut  se réapproprier  saint Augustin.

Toutefois, la parution en 1588, par le Jésuite espagnol Molina, du gros ouvrage De concordia liberi

arbitrii cum divinae gratiae donis, qui cherche à concilier le libre arbitre et la grâce, en introduisant

la notion de grâce suffisante, nécessaire pour faire le bien mais ne pouvant agir sans l'assentiment

de l'homme qui sur ce point conserve son libre-arbitre,  soulève par sa nouveauté suffisamment de

controverses pour que soit interdite par une décision du Saint-Office, en 1611, sous le pontificat de

Paul V, et confirmée en 1625 sous celui d'Urbain VIII, la parution de tout écrit traitant de la grâce,

cela sans condamner officiellement les thèses de Molina391. 

Or, la notion de grâce se trouve bien au centre du livre de Jansen, paru en 1640, donc après sa mort

prématurée,  de  la  peste,  le  6  mai  1638, sous  le  titre  Cornelii  Jansenii  Episcopi Iprensis

Augustinus392 . C'est la première raison pour laquelle, en réalité, l'Augustinus est interdit à l'origine.

Jansen est conscient du danger de condamnation de l'ouvrage par le Saint Siège, du fait surtout de

l'action des jésuites qui s'opposent à sa parution. C'est pourquoi il fait preuve de prudence, dans son

testament, en le soumettant au jugement du pape, tout en affirmant par ailleurs que rien n'en peut

être changé. 

Ce jugement est négatif, puisque, nous dit le frère Balthazar, en 1641, « Urbain VIII deffend de lire

Jansenius sous peine d'excommunication393. » 

Les  capucins,  dont  la  spiritualité repose  en  grande  partie  sur  l'importance  des  œuvres  dans

l'accession au salut, et dont une des valeurs essentielles est l'obéissance, ne peuvent que suivre les

390 C'est effectivement le cas, par la bulle Cum occasione.Voir à ce sujet le Recueil historique des bulles et 
constitutions, brefs, decrets, et autres actes concernant les erreurs de ceux derniers siècles, tant dans les matières 
de la Foy, que dans celles des moeurs, Mons : G. Migeot, 1704, p. 79

391 Voir à ce sujet Cognet L., Le Jansénisme, 6e éd., Paris, Presses universitaires de France, 1991[1964].
392 JANSENIUS C. et ZEGERS J., Cornelii Iansenii episcopi Iprensis Avgvstinvs: [seu S. Augustini de humanae naturae 

sanitate, aegritudine, medicina adversus Pelagianos et Massilienses], Lovanii : typis Iacobi Zegeri, 1640.
393 MS 0275, p. 227.

137



instructions du pape.

L'affaire s'envenime en 1643 : 

« Le Sr Arnauld docteur de Sorbonne fait imprimer à Paris en Aoust 1643 la fréquente communion,

composé par  Jean Duvergier  de Hauranne abbé de  Saint  Cyran,  lequel  meurt  le  XIe  d'  aoust

d'apoplexie sans aucun jugement, le Sr Barcos son (?) nepveu le fist enterrer dans S. jacques du

haut Pas au Fauxbourg St Jacques : il estoit vain, amateur de nouveautez contre l'usage de l'Eglise,

grand enemy des religieux, sur tout des jesuites, & enfin est mort de mort funeste394. »

Saint-Cyran est ami de Jansen, mais il fait surtout partie, depuis 1620 où il a lié amitié avec  le

cardinal de Bérulle, de l'entourage du fondateur de l'Oratoire, qui en formant de nouveaux prêtres,

s'en prend dans une certaine mesure au périmètre d'activité des jésuites.  Bérulle est augustinien,

mais il est aussi chef du parti dévot qui défend une politique catholique et dans ce sens s'oppose à la

politique  extérieure  de  Richelieu.  Après  la  mort  de  Bérulle,  en  1629,  Saint-Cyran  devient  le

nouveau chef du parti dévot et combat une tendance des catholiques à alterner état de grâce et état

de  péché  en  usant  couramment  du  sacrement  de  pénitence  et  d'une  communion  fréquente,

préconisant quant à lui un temps de pénitence plus long où l'on est privé de communion,  ce qui

permet un « renouvellement ». Cette vision des choses est partagée par la grande famille parisienne

parlementaire des Arnauld,  particulièrement avec l'aîné, Robert Arnaud d'Andilly,  dont  il devient

l'ami, puis par sa sœur, la mère Angélique, abbesse de Port-Royal,  dont il devient le directeur de

conscience, et dirige enfin le dernier frère, Antoine Arnauld, dit plus tard « le grand Arnauld », dans

des études en Sorbonne reprenant les thèses augustiniennes de Jansénius,  en 1635. Il s'agit là du

« sieur Arnauld docteur de Sorbonne» dont fait état le frère Balthazar,  et qui, sous l'influence de

Saint-Cyran, fait paraître De la fréquente communion395. 

394 MS 0275, p. 229
395 ARNAULD A,  De la Fréquente Communion. :  Où les sentimens des  Peres,  des  papes,  et  des  conciles,  touchant

l’usage  des  sacremens  de  penitence  et  d’eucharistie,  sont  fidelement  exposez :  pour  servir  d’addresse  aux
personnes qui pensent serieusement à se convertir à Dieu ; & aux pasteurs & confesseurs zelez pour le bien des
ames..., à Paris, chez Antoine Vitré , 1643

138



La mort de Saint-Cyran,  en  août  1643, a lieu quelques mois après sa libération survenue après la

mort de Richelieu,  qui l'avait fait emprisonner pour des raisons ayant plus trait au problème de la

communion qu'à celui de la grâce. 

Lorsque le frère Balthazar parle de « sans aucun jugement », ce peut être pour souligner le fait que

selon lui, un jugement de condamnation aurait du avoir lieu, ce qui n'a pas été le cas, soit  du fait de

l'orthodoxie de Saint-Cyran, qui ne permettait pas à la Sorbonne de le condamner, soit du fait de sa

mort prématurée. Cependant, lorsqu'à la suite du portrait qu'il en fait  (« il estoit vain, amateur de

nouveautez contre l'usage de l'Eglise, grand enemy des religieux, sur tout des jesuites »), il évoque

une « mort funeste »,  celle-ci sonne comme un jugement divin qu'on peut supposer d'autant plus

sévère que la mort est survenue trop rapidement pour que les derniers sacrements aient pu être

administrés. On voit en creux, dans les reproches faits à Saint-Cyran, l'obligation d'obéissance des

religieux, qui les conduisent, quelques années plus tard, à signer le formulaire condamnant les cinq

propositions contenues dans l' Augustinus : 

« Le 20 juillet 1661 Philibert Emmanuel de Beaumanoir evesque du mans envoya signer à toute la

famille des capucins du Mans le formulaire de Foy qui sensuit que tous signèrent. 

« je me sousmets sincèrement à la Constitution du Pape Innocent Xe du 31e May 1653 selon son

veritable sens qui a été déterminé par la constitution de Nostre saint père le Pape Alexandre VII du

6e octobre  1656.  Je  reconnois  que  je  suis  obligé  en  conscience  d'obéir  à  ces  constitutions,  &

139



condamne de cœur & de bouche la doctrine des cinq Propositions de Cornelius Jansenius contenue

dans son livre intitulé Augustinus, que ces deux Papes & les evesques ont condamnée, laquelle

doctrine n'est point celle de Saint Augustin que Jansénius a mal expliquée contre le vray sens de ce

docteur. »Voici les Signez (liste) : 45 signatures396.

L' évêque Philippe-Emmanuel de Beaumanoir est surtout attentif à l'aspect politique du problème. Il

a participé en 1658 à une Assemblée restreinte du clergé, chargée d'étudier les moyens de réduire la

dissidence397. Le 20 juillet 1661, tous les capucins du couvent du Mans signent donc le formulaire.

Cela s'avère cohérent avec leur vision du monde, plus humaniste que celle des jansénistes, et où les

œuvres tiennent une part importante...

L'opération est renouvelée trois ans plus tard :  « Le 27e octobre 1664 le VP Pierre de Guingamp

Gardien du Mans a signé avec toute la famille le formulaire de foy contre les Jansenistes, comme

l'on fist le 20 juillet 1661 par ordre de Philibert Emmanuel evesque du mans398. » 

II 3 Les échos du monde profane

L'homme curieux, seculier ou religieux, a la veuë de l'enygme du Monde, croit qu'il n y a point de

pareil  contentement,  que  celuy  de  scavoir  tout  ce  qui  se  passe  au  monde ;  il  est  touiours  au

pourchas des nouvelles estrangeres, & domesticques, son esprit n'est iamais en repos, s'il ne scait

ce qui se passe aux armées, dans les combats,  à la cour des roys, & des Princes. Il s 'informe

soigneusement des mariages, des duels, des ballets, des carrousels, des naufrages, des genealogies

de toutes les familles ; de tous les officiers, & offices des Parlemens, & Presidiaux, de leur prix &

valeur, de leurs gages & revenu, voire iusques aux Sergens, & recors, on diroit a le voir discourir,

qu'il a le calcul de tous les offices, & du reveneu de toutes les maisons de l'Europe : 399 c'est ainsi

que Balthazar parle des  curieux et désireux de nouvelles fraiches, et gazettes.  Il donne cependant

une large part à ces nouvelles, sans doute dans la mesure où, impuissant à empêcher la pénétration

de celles-ci à l'intérieur des murs du couvent, il tente de maîtriser le phénomène en les filtrant.

L'éphéméride  des  événements  du  temps  prend en  réalité  peu  de  place  dans  le  manuscrit :  une

vingtaine de pages400,  sur les 257 pages écrites que comporte le manuscrit, c'est-à-dire moins de

10 %. Encore faut-il la plupart du temps amputer ces pages des éléments internes à l'ordre. En effet,

396 MS 0275, p. 241. A noter que le nombre de signatures nous donne celui des frères présents au couvent du Mans ! Le 
contenu de ces cinq propositions de la bulle « Cum occasione » est disponible dans HILDESHEIMER F., Le jansénisme 
en France aux XVIIe et XVIIIe siècles, Paris, Publi-sud, coll.« Courants universels », 1991, p. 59.

397 OURY G.-M., Histoire religieuse du Maine, op. cit., p. 135.
398 MS 0275, p. 246.
399 MS 0275, p. 259
400 MS 0275, p. 221-243

140



ceux-ci sont en fait l'objet initial unique de l'éphéméride, si l'on s'en tient à l'intitulé du début de la

rubrique. Et cela serait conforme à la théorie largement développée par B.: 

Curieux que servira a ta mort d'avoir sceu, 
Les nouvelles du Monde, & gazettes curieuses, 

Sinon que tu verras, souvent avoir conceu
Du trouble en ton esprit, & choses dangereuses401. 

Mais en pratique, la chronique des événements survenus dans le siècle,  qui recouvre les années

1630 à 1662, complète celle des faits survenus au sein de la communauté capucine. Autrement dit,

si peu de choses sont à signaler en interne, l'éphéméride est plus développé. Si au contraire, il y a en

interne beaucoup à dire, les échos du monde extérieur se font plus ténus.

Chaque page se trouve divisée en deux colonnes correspondant  chacune  le  plus possible à une

année. Le nombre de lignes (courtes, de 25 à 30 signes) faisant allusion aux événements du temps

s'élève à 1072, ce qui correspond, une fois saisies,  à 33 087 caractères402,  soit une quinzaine de

pages. 

Nous avons recensé  135 faits,  plus  ou moins nombreux suivant  les  années.  Ceux-ci,  dans  leur

grande majorité, ne sont pas relatés au moment même où ils se passent, ou même peu après : on le

repère quasiment dès l'entrée, avec la mention suivante relative à l'année 1634 : Cet an le Sr Julio

Mazarino arrive en France comme nonce apostolique, & meurt cardinal au bois de Vincennes le 9

mars 1661, après divers & grands revers de fortune403. L'édition détaillée de l'ensemble se trouve en

annexe.  Nous  présentons  ici  un  rapide  relevé  des  événements,  qui  fait  apparaître une  grande

401 Ibid., p. 94
402 40 267 avec les espaces. La saisie du manuscrit, hors les espaces consacrés aux listes (qui constituent à peu près la 

moitié du manuscrit), donne 185117 caractères. Dans ce cas, on peut estimer à 18 % environ le pourcentage des 
caractères consacrés à la narration des événements du monde profane. 

403 MS 0275, p. 223.

141



variété :  la  politique  internationale  (guerre  et  paix)  voisine  sans  surprise  avec  les  événements

notables de la vie des grands personnages (naissances, mariages, décès), mais l'on trouve aussi des

faits  divers,  le  plus  souvent  à  dimension  locale,  le  tout  se  trouvant  largement  imprégné  d'une

dimension religieuse. 

142



La grille de lecture adoptée a été la suivante : nous avons noté toutes les fois où il était question : 

- de religion : Cospeau fait évêque de Lisieux en 1635, condamnation de Jansénius par Urbain VIII

en 1641, édition de la grande Bible polyglotte en 1645.

- des grands et de l'Etat : Gaston d'Orléans en 1634, la reine-mère en Angleterre en 1638.

- de naissance ou de baptême : naissance de Louis XIV en 1638, du duc d'Orléans en 1640.

- de fiançailles ou de mariage : fiançailles, en 1643, du duc de Nemours, mariage, en 1645, de la

reine de Pologne.

-  de  mort :  par  exemple  les  morts  accidentelles  (les  noyades  de  Saint-Malo  en  1637,  l'  erreur

médicale conduisant à la mort de Campanella en 1639). 

- de nouvelles de la guerre et de la paix: sa déclaration en 1635, les grandes batailles (Victoire de La

Capelle en 1637, prise de Hesdin en 1640, Servient et Avaux à Munster en 1643).

- des faits divers : l'enfant prodige de Tours en 1643, le tremblement de terre dans les Pouilles, en

1646.

- des nouvelles locales : une altercation dans une paroisse du Mans en 1659, l'incendie de l'auberge

du Dauphin en 1659.

Les exemples pris ci-dessus revêtent plus ou moins une dimension unique. Ce sont en fait les moins

143



fréquents. On voit tout de suite que la plupart des événements ne peuvent se réduire à une facette.

La plupart d'entre eux revêtent deux aspects :

- les vœux de Louis XIII en 1632 et 1638 sont le fait du roi  et  entrent ainsi dans la catégorie

« grands/Etat », mais ont une dimension essentiellement religieuse, et sont aussi notés comme tels.

- les exécutions de Cinq-Mars et de Thou,  en 1642, entrent à la fois dans la catégorie « mort » et

celle de « grands /Etat ».

-  la  querelle  entre  l'archevêque  de  Bordeaux  et  le  duc  d'Epernon  oppose  un  religieux  et  le

représentant du roi dans la province.

- le siège du Mans en 1652 constitue en fait un épisode de la Fronde...

Certains mêmes peuvent être considérés comme tridimensionnels,  ou plus :  l'exécution d'Urbain

Grandier en 1634 peut entrer dans les catégories de la mort, de la religion, du pouvoir de l'Etat. La

noyade  du  Naye  est  un  fait  divers  local,  mais  la  dimension  religieuse  (mérite  respectif  des

catholiques et des protestants) y est essentielle. Dans le cas de quatre matelots de Morbihan tuent

dix-sept Turcs, valeureusement, et se sauvent avec la navire en Espagne , il est question de mort, de

guerre,  mais  de  plus  le  fait  divers  revêt  une  dimension  religieuse  (il  s'agit  de  chrétiens  faits

prisonniers par des « infidèles »), et locale : les matelots sont originaires du Morbihan, et l'on peut

supposer que c'est la raison pour laquelle Balthazar. le relève. 

Dans la catégorisation adoptée (religion, grands / Etat, naissances, mariages, morts, guerre / paix, 

faits divers, dimension locale), chaque événement se trouve donc recensé une ou plusieurs fois.

On obtient de ce fait, au bout de l'analyse : 

- 66 faits relatifs d'une manière ou d'une autre à la religion.

- 46 ayant trait à la royauté ou aux grands, en France ou à l'étranger, dont 5 naissances ou baptêmes, 

4 fiançailles ou mariages .

- 66 morts

- 28 faits ayant trait à la guerre ou à la diplomatie

- 15 faits divers.

-  31 faits  à  dimension locale,  ces derniers se  trouvant  principalement  regroupés  à  la  fin  de la

période.

- deux faits soulignant l'intérêt de B. pour la médecine : il s'agit de la mort de Campanella et de celle

du chirurgien de Richelieu.

144



Il  est  fait  très peu de place aux naissances ou baptêmes.  Ne sont mentionnés que ceux qui ne

peuvent  guère être passés sous silence : il s'agit de la naissance de Louis XIV en 1638 et de son

baptême trois ans plus tard, de la naissance du duc d'Orléans et de la naissance du dauphin en 1661.

La  mention  de  la  naissance  du  duc  d'Albret,  en  1643,  est  peut-être  à  mettre  au  compte  de

l'attachement  que manifeste  B.  aux Condé,  dont  les terres  sont  normandes,comme lorsqu'il  fait

l'éloge d'Henri II de Condé à sa mort en 1646. Les fiançailles ou mariages, quant à eux, sont encore

moins nombreux : le mariage du marquis de Lavardin, en 1642, est certainement mentionné du fait

qu'il s'agit du petit-fils du maréchal, gouverneur du Maine, et du neveu de Philippe de Beaumanoir,

évêque du Mans. Le second mariage mentionné, la même année, est celui du duc de Longueville

avec la princesse de Condé, le troisième celui du duc de Nemours avec mademoiselle de Vendôme

et le quatrième, sur lequel beaucoup plus de détails sont portés, celui de Marie de Gonzague qui

devient reine de Pologne. Il est possible que cela soit dû à la piété manifestée par son père qui meurt

en habit de capucin, ou à la présence dans son entourage de la maréchale de Guébriant, dont le mari,

breton, est cité à deux reprises, pour une victoire comme pour une mort héroïque. 

A travers  le  manuscrit  se  font  en effet  entendre  les échos du conflit  avec l'Espagne,  depuis la

déclaration de guerre en 1635 jusqu'à la paix conclue lors du traité des Pyrénées en 1659. Entre ces

deux dates, de multiples allusions aux victoires qui la ponctuent, de la prise de La Capelle, Hesdin,

Turin, Kempen, au siège de Lérida, à la bataille de Rocroi, celle-ci faisant l'objet d'un grand luxe de

détails, ou à celle de Lens. Les tentatives de paix dès 1643, avec l'envoi des diplomates Servien et

d'Avaux, sont également mentionnées. D'autres éléments ont trait à la Fronde (épisodes du retour du

roi à Paris, du siège de Bordeaux ou de celui du Mans). 

Ces éléments  ayant  trait  aux relations internationales ou aux nouvelles de la Cour ressemblent,

indéniablement, à ce qui pourrait être relaté dans le Mercure Francois (1605-1644) ou la Gazette (à

partir de 1631). On retrouve également, plus ou moins détaillés, dans ces premiers périodiques,  de

nombreux  événements signalés dans le manuscrit : c'est le cas  des affaires d'Etat constituées par

exemple par la mort du maréchal de Marillac, relatée très en détail sur 7 pages du Mercure404, ou

plus rapidement (18 lignes) dans la  Gazette405.  Mais on observe pour d'autres, les plus nombreux,

une dimension religieuse très marquée : dans ce manuscrit rédigé par un capucin, il semble logique

que cet aspect soit surdimensionné. 

On y retrouve par exemple les échos des controverses religieuses :  l'interdiction de l'ouvrage de

l'évêque de Belley,  Jean-Pierre  Camus, qui nie  la  supériorité de la  vie  monastique,  ou celle de

l'Augustinus de Cornelius Jansen, interdit par le pape Urbain VIII406, et dont nous avons traité plus

404 Mercure Francois, T. 18, 1632, p. 88-93
405 Gazette, 1632, p. 190
406 v. supra, p. 

145



haut. Mais aussi, plus simplement, la mention du sacre de plusieurs évêques : Cospeau à Lisieux en

1635407, Lingendes à Sarlat et Le Gault à Marseille en 1642408, Lescot à Chartres en 1643409, ou, par

la suite, celle de leur mort : Cospeau meurt en 1646, mais sa disparition est évoquée rapidement410.

Ce n'est pas le cas de celle de Jean d'Estresses, évêque de Lectoure : la mort édifiante de celui-ci,

après une vie de grande austérité, est l'occasion d'un grand développement sur le rejet de la vie

mondaine411. Cela se produit aussi en 1644 à propos de Charles Vialart, évêque d'Avranches, qui

reproche également aux hommes de rechercher les plaisirs comme s'ils n'avaient pas à mourir412. Est

mentionnée également la mort du « pauvre prêtre » Claude Bernard413 alors très populaire pour sa

charité, en 1641, ou celle du jésuite Suffren, confesseur de Marie de Médicis, et dont l'humilité est

soulignée414. En 1645 meurt également le cardinal de La Rochefoucauld415, loué du pape comme de

l'archevêque de Paris. Une mort en martyr est également à souligner : Le RP Francois le Bol [i.e.

Le Bel] cordelier observantin est pendu à Londres pour la foy416

On le voit, nombreuses sont les morts d' ecclésiastiques, dont toutes ne revêtent pas ce caractère

exemplaire : est ainsi évoquée de façon très rapide la mort du père Joseph, de façon un peu plus

circonstanciée  mais  peu  élogieuse  celle  de  Richelieu,  comme celle  de  Sourdis,  archevêque  de

Bordeaux.  …  Nous n'épuisons pas ici les exemples  ayant trait à la religion ou à la mort, et qui

entrent chacune dans la « composition » de 66 événements, soit la moitié de l'ensemble, et ce très

souvent  de manière conjointe.  Dès lors se pose la  question de la,  ou  des sources,  utilisées par

Balthazar. En effet, le spectre ayant trait à la religion est très large et ne se cantonne pas aux seuls

événements  capucins  dont  Balthazar aurait  connaissance  directement,  par  exemple  lors  des

rencontres annuelles des chapitres, ou des visites de provinciaux. Les faits relatés sont quelquefois

exprimés de manière très rapide, d'autres fois avec un grand luxe de détails que l'on ne retrouve pas

dans la presse contemporaine. De ce fait, certains détails trouvés dans le texte apparaissent d'autant

plus importants à exploiter qu'ils sont très précis et en décalage par rapport aux propos habituels de

Balthazar. Notamment des notations sur les femmes, sans cohérence avec un discours massivement

négatif, et presque haineux, et cela de façon récurrente. Des détails de première main, du type : 

- pour l'année 1637 : & furent trouvées 12 fem(me)s parmy les morts en habit de soldat.417

407 MS 0275, p. 224.
408 MS 0275, p. 228.
409 MS 0275, p. 229.
410 MS 0275, p. 232.
411 MS 0275, 52 lignes p. 233.
412 MS 0275, p. 230.
413 MS 0275, p. 227. Pierre Ragot, curé de la paroisse du Crucifix au Mans pendant la grande famine, a été l'un de ses 

proches. 
414 MS 0275, p. 228.
415 MS 0275, p. 231.
416 MS 0275, p. 229.
417 MS 0275, p. 224

146



- pour l'année 1640 : Mr de Harcourt prend Thurin le 24 septembre 1640 : une fille flame(n)de belle

com(m)e le jour, fut  tuée en une sortie qu'elle fist avec le Prince Thomas, d'un coup de Sabre,

desguysée, & com(m)andant une co(m) pagnie, qui fut bien estonée d'avoir esté conduite par une

fille, qui ne voulut aucun cartier, & qui s'estoit battue en duel plusieurs fois a son honneur418. 

Que Balthazar reprenne ce type de détails suppose qu'ils proviennent nécessairement d'une source

autorisée. C'est finalement grâce à quelques lignes sur Bertou, bourgeois de Paris419 que nous avons

retrouvé  cette  source :  il  s'agit  du  Thrésor  chronologique  et  historique  de  Pierre  de  Saint-

Romuald420, un moine feuillant né Pierre Guillebaud421.  Les écrits d'un homme appartenant à cette

austère congrégation,  née en 1577 d'une réforme très rigoureuse de l'ordre cistercien422,  dont le

mode de vie est très proche de celui des capucins, et qui s'adonne également à la prédication, sont

utilisés en confiance par Balthazar. En effet, feuillants et capucins, dont les couvents parisiens de la

rue Saint-Honoré sont contigus, après avoir pris une part active à la Ligue, partagent désormais une

même vision  du « catholicisme d'Etat »  préconisant  l'obéissance  au monarque de  droit  divin et

valorisant une stricte distinction entre temporel et spirituel. 

L'auteur, Pierre Guillebaud, est évoqué à plusieurs reprises par Benoist Pierre dans sa thèse sur cette

branche de l'ordre des Cisterciens423. D'abord  prêtre séculier et chanoine d'Angoulême424, il entre

chez les Feuillants en 1615, et fait profession au monastère de Saint-Bernard de Paris sous le nom

de Pierre  de Saint-Romuald le  14 février  1616.  Il  se  consacre dès lors à l'étude.  Son  Thrésor,

énorme compilation reprenant de manière ambitieuse l'ensemble des événements qu'il estime digne

de mémoire depuis la création du monde, comporte dans les cent dernières pages de sa troisième

partie la période qui nous intéresse, de 1632 à 1646 (le livre est édité en 1647)425.  Tout ce qu'il

418 MS 0275, p. 226
419 MS 0275, p. 230. La requête a été effectuée dans Google livres sur tous les mots significatifs ne figurant pas dans la

Gazette pour le même événement, entre guillemets pour retrouver les expressions, en utilisant la troncature pour les
éventuelles variantes orthographiques,  ou en « additionnant » le plus possible de termes spécifiques : date, noms
propres  de personnes ou de  lieu,  jusqu'à  « Bertou bourgeois  Paris mort  Vitry septembre 1644 »  permettant  de
retrouver Lenfant D., Histoire générale de tous les siècles de la nouvelle loy... par David Lenfant, 1684, où l'auteur
cite p. 44 sa source, Thresor chronolog.

420 GUILLEBAUD P., Tresor chronologique et historique. Contenant ce qui s’est passé de plus remarquable & curieux 
dans l’estat tant sacré que prophane, depuis le commencement du monde, jusques à la naissance de Iesus-Christ. 
Le tout diuisé en cinq aages. Par le pere dom Pierre de S. Romuald .., op. cit.

421 Pierre Guillebaud, Angoulême 1585 – Paris 1667. Il reste considéré comme très utile car faisant état de faits ou de
dates non mentionnées par ailleurs. PREVOST M., ROMAN D’AMAT J.-C., TRIBOUT DE MOREMBERT H.& AL., Dictionnaire
de biographie francaise, Paris, Letouzey et Ané, 1933, p. 247.

422 GERHARDS A., Dictionnaire historique des ordres religieux, Paris, Fayard, 1998, p. 245-246.
423 PIERRE B., La bure et le sceptre. La congrégation des Feuillants dans l’affirmation des Etats et des pouvoirs 

princiers, vers 1560- vers 1660, Publications de la Sorbonne, Paris, 2006.
424 Son oncle est un prêtre d'Angoulême qui tente de dissuader Ravaillac d'assassiner Henri IV. Ibid., p. 353.
425 Comme le manuscrit de B., il est dédié à la Vierge : O Vierge des vierges, favorable Protectrice d'une congregation

qui milite sous vos etendards, & en laquelle j'ai  le bonheur d'être enrôlé pour votre service, assistez celui qui
espère tout de vos bontés, obtenez de cet unique soleil de justice & de paix, votre incomparable fils, qu'il m'envoye
un rayon de sa lumière en l'esprit, afin qu'en estant esclairé, comme j'ai à rapporter plusieurs choses, dont les unes
sont à suivre, & les autres à fuir, je dirige de telle sorte mes pensées & ma plume, que rien ne s'y glisse, qui ne
tende à sa gloire, à votre honneur, & au salut de ceux qui en feront lecture. 

147



raconte n'est pas repris par B., beaucoup s'en faut, mais quasiment tout ce que B. nous raconte des

échos du monde extérieur provient de cette source, précieuse pour délimiter ses apports personnels

qui  s'avèrent  relativement  rares  tant  que  B.  peut  reprendre  dans  le  Thrésor les  éléments  qui

l'intéressent. Dans l'éphéméride, les détails qu'il donne sur la vie locale au Mans de la Fronde à la

grande famine du début du règne sont certes plus frais dans sa mémoire au moment de la rédaction

du manuscrit, mais peut-être n'en aurions nous pas bénéficié si B. avait eu en main une quatrième

partie du Thrésor. 

La présentation chronologique des événements masque une partition marquée entre les religieux et

le reste de la société :  pour B., la vie religieuse est la seule parfaite, sans doute est-ce pour cette

raison que les événements de la vie profane sont relativement peu évoqués. Toutefois, dans la vision

ordonnée du monde qui est celle de B., il existe une hiérarchie implicite que l'on peut peut-être

reconstituer, en considérant les nombreuses morts citées dans le manuscrit.  

Tout en haut, il y a les grands de la terre : en général, B. les évoque assez brièvement, sauf dans le

cas du roi  d'Angleterre  dont  la  mort  tragique par  exécution constitue un écart  par  rapport  à  la

marche habituelle du monde. 

Ainsi, il mentionne seulement l'information principale : 

Le 27 juillet 1637, Ferdinand II, empereur, meurt à Vienne426. 

426 MS 0275, p. 224

148

Guillebaud, Trésor chronologique, 1647, page de titre



Louys XIII roy de France meurt le jeudy 14e may 1643 iour que mourut Henri IIII & meurt à Saint

Germain en Laye427. : ce qui le frappe le plus semble être la coïncidence des deux dates du 14 mai. 

La reine mere Marie de Médicis meurt à Cologne aagée de 70 ans après de longues expériences de

la vanité des grandeurs de ce monde & de leur inconstance428.

Les catalans se rebellent contre Philippe IIII & massacrent le comte de Ste Colombe leur vice Roy,

pour se voir surchargez d'imposts contre leurs privilèges429.

La mort du roi d'Angleterre est évoqué de manière plus circonstanciée : les nouvelles de la guerre 

civile précèdent la relation détaillée de l'exécution qui fait l'objet d'un titre spécifique.

Le Prince de Galles se sauve & arrive à Caen le 8 juillet 1646, & de là à St Germain en Laye ou

estoit sa mère, qui s'estoit aussi sauvée peu auparavant, on ne leur fist aucune entrée solemnelle eu

égard à la fortune présente, le roy d'Angleterre sestant enfuy desguysé d'Ofxort où il estoit assiégé,

pour se réfugier dans l'armée des escossois, qui en firent peu d'estat, & l'envoyerent sous bonne

escorte a Neufcastel430.

Le sabmedy 6 febvrier 1649 Charles Stuart petit-fils de Marie Stuart roy d'Angleterre fut mené dans

la sale de Westminster où il fut interrogé mais n'ayant voulu recon(n)oitre le Parlement pour son

iuge, il fut mené chez le chevallier Robert Cotton où le président le traita de rebelle de ne pas

vouloir respondre aux crimes attroces dont il estoit chargé, & après avoir receu de grands affronts,

le mardy 9e sur les 10 h du matin il fut conduit la teste nue de St Iames, en la Gallerie de Whitehall

ou il fit les prières dans son cabinet, print un peu de vin ayant communié a sa facon, puis s'entretint

un peu avec le Sr Iuxson evesque de Londres, docteur en théologie sur l'estat de sa conférence (sic),

puis fut mené sur l'échafaud paré de noir environné de cavallerie & infanterie, ou il pria le colonel

Tomlinson, qu'on ne le fist pas languir, là il se justifia & déclara qu'il mouroit chrestien de l'Eglise

anglicane, il print son bonnet de nuit, & avec l'executeur y enferma ses cheveux, puis d'un seul

coup il eut la teste coupée que l'exécuteur montra au peuple, le colonel Hacker ayant charge de la

gendarmerie. & le vendredy 19 mars 1649 le comte de Holland, le duc d'Hamilton & le barron

Capet eurent aussi la teste tranchée au Palais de Westminster, & deffence sur peine de la vie de

proclamer aucun Roy431. On observe donc ici, bien qu'il s'agisse d'un roi anglican, un grand luxe de

détails de temps, de lieux, de personnes (c'est non seulement de l'exécution du roi qu'il est question,

mais de celle de plusieurs grands nobles de son entourage)

427 MS 0275, p. 223
428 MS 0275, p. 228
429 MS 0275, p. 226
430 MS 0275, p. 233, Thresor p. 1004.
431 MS 0275, p. 235. La source, ici, n'est plus le Thresor qui s'arrête en 1646, mais dans doute un opuscule comme il y 

en eut plusieurs d'édités lors de la mort de Charles 1er, par exemple Relation veritable de la mort barbare et cruelle 
du roi d’Angleterre, arrivee a Londres le 8 fevr. 1649., A Paris, chez François Preuveray, 1649, où l'on retrouve le 
détail du bonnet de nuit.

149



Enfin, la mort d'un inconnu est évoquée surtout dans la mesure où son identité est peu sûre et même

sujette à plaisanterie  :  Zaga Christ Roy d'Ethiopie aage de 24 ans, qui avoit fui le tyran Susnée,

meurt à Rueil, ayant esté 3 ans en France, le Sr Botru doubta(n) s'il estoit tel mist sur sa tombe Cy

gist du Roy d'Ethiopie, l'original, ou la copie432...

Peu de remarques significatives aussi  autour de la mort de Charles de Gonzague ou de Victor-

Amédée de Savoie, en dehors des soucis dynastiques générés par leur mort. Une remarque toutefois

sur la piété de Charles de Gonzague, enterré avec le simple habit de capucin :

Charles de Gonzague duc de Mantoue & de Nevers, meurt à Mantoue en septembre & est enterré

avec le simple habit de capucin, laissant son fils aagé de 8 ans dans sa place433.

Victor Amédée duc de Savoye meurt à Turin & laisse 2 fils sous la tutelle de leur mère sœur du Roy,

l'aisné Louys Amédée meurt & Charles Emmanuel règne434.

La mort des grands ministres est également mentionnée. Celle de Mazarin, en 1661, est évoquée à

l'occasion de son arrivée en France en 1634 et donne lieu à peu de commentaires : Cet an le Sr Julio

Mazarino arrive en France comme nonce apostolique, & meurt cardinal au bois de Vincennes le 9

mars 1661, après divers & grands revers de fortune435. Celle de Cromwell est également lapidaire :

Le 15 septembre 1658 Cromwel milhord protecteur & le grand tonnerre d'Angleterre est tombé &

est mort après avoir fait bien du bruit436. 

Le décès de Richelieu donne part contre lieu à plus de détails, et aussi à un curieux commentaire

que l'on peut prendre pour une remarque personnelle alors qu'elle est en fait reprise du Thrésor : 

Le Jeudy 4e décembre 1642 Jean Armand du Plessis de Richelieu cardinal mourut dans son palais à

Paris aagé de 58 ans, le 6e jour de sa maladie : il fut porté à la Sorbone; il expira à midy et aussi

tost  le P. Leon Carme, dist  Messieurs ainsi  passe la gloire du monde, vous venez de perdre le

meilleur maistre de la Terre, demandez à Dieu la grace d'imiter non les grandeurs de sa vie mais

les exemples de sa mort. Les plus sages n'ont dit de lui ni bien ni mal, quand on voit un passage

glissant vaut mieux le saulter que passer dessus437.

Le monde de B. est un monde entièrement soumis aux desseins de Dieu, dans un ordre strictement

établi où s'exerce sa justice. 

La justice divine intervient fréquemment comme un châtiment par le biais des morts soudaines : la

432 MS 0275, p. 225.
433 MS 0275, p. 224.
434 MS 0275, p. 224.
435 La formule est proche de celle utilisée pour Marie de Médicis. 
436 MS 0275, p. 240.
437 MS 0275, p. 228. Thresor p. 957-958.

150



peste frappe en 1638 Jansénius438, Saint Cyran meurt sans jugement d'apoplexie en 1643439, Berthou,

bourgeois  de  Paris,  succombe en  1644 pour  avoir  joué  la  comédie440,  un  tremblement  de  terre

renverse la ville de Manfredonia et l'île de Tremeti dans le golfe de Venise : effet manifeste de l'ire

de Dieu441 . Lors de la grande famine de début du règne, en mai, la mort se jetta sur les riches, peut-

être pour n'avoir pas assez assisté les pauvres442.

La punition découlant de la désobéissance aux desseins de Dieu peut aussi être appliquée par la

justice humaine, qui punit le plus gravement les atteintes à Dieu lui-même : ainsi sont brûlés pour

crime  de sorcellerie  les prêtres  Urbain Grandier en 1634443 ou Mathurin Trullier, de Fougères444,

tandis que le corps du  curé Picard, déterré en 1642 un an après sa mort445, est jeté dans un puits.

Puni également, pour crime de blasphème, le tailleur Brindeau, qui a la langue coupée, est pendu,

puis brûlé en 1662, et ses cendres dispersées au vent446. 

La justice frappe également les puissants tout d'abord, décapités pour une rébellion au roi avérée ou

invoquée : c'est le cas de Marillac, Montmorency447, Saint-Preuil448, Cinq Mars et de Thou449. 

La justice royale sévit également pour punir les crimes de sang, d'autant plus signalés qu'ils sont le

fait de personnes appartenant à la communauté religieuse : celui commis par le frère Basile sur son

compagnon en 1633450, et pour lequel il est roué, celui commis par les cordeliers de Guingamp sur

leur prieur en 1646,  qui ont le poing coupé, puis sont pendus451.  On peut supposer que le crime

commis  par  la  comtesse  de  Vignory  et  sa  fille  sur  un  conseiller  au  Parlement  en  1649,  est

mentionné,  outre  son  caractère  local,  du  fait  qu'il  touche  de  près  la  communauté  capucine,  la

meurtrière  ayant  épousé  en  premières  noces  le  neveu  du  père  Pascal  de  Morlaix452.  Ces  deux

dernières nouvelles touchant la famille franciscaine, ne sont pas tirées du Thrésor : B. en a été le

témoin direct. Nous pouvons donc les replacer au sein de son monde, et leur donner l'importance

438 MS p. 225
439 MS p. 229
440 MS p. 230.
441 MS p. 233.
442 Plus généralement, toute affliction envoyée aux hommes est perçue comme une correction divine en réponse aux 

péchés commis par les hommes : les peines que méritent le péché, telles sont les guerres, les pestes, les famines, les 
afflictions ». …. Dieu purifie par là ses élus : ce n'est pas alors un juge qui punit, c'est un père qui corrige et qui 
chatie. Ainsi les maux deviennent de grands biens.Catéchisme du diocèse de Nantes, cité par LEBRUN F., Se soigner 
autrefois: médecins, saints et sorciers aux XVIIe et XVIIIe siècles, 2e édition., Paris, Éd. du Seuil, 1995 (1983), 
p. 12. 

443 MS p. 223.
444 MS p. 229.
445 MS p. 228.
446 MS p. 243.
447 MS p. 222.
448 MS p. 227.
449 MS p. 228.
450 MS p. 223.
451 MS p. 233.
452 MS p. 235.

151



qu'elles revêtent dans sa propre vie. C'est pourquoi nous intégrons ces événements dans le déroulé

de sa vie, où la régularité de la vie conventuelle se trouve bouleversée, sur les dernières années

relatées, par de multiples violences.

152



III Balthazar de Bellême

153



B. prend l'habit en 1627. Il est âgé de 24 ans. Il meurt certainement en 1667, âgé de 63 ans. Vers la

fin de sa vie, en 1662, il remet à ses supérieurs un manuscrit étrange et composite. 

Les valeurs mises en œuvre par les capucins, la pauvreté notamment, l'indifférence à laisser des

traces aux hommes qui suivront explique la rareté des documents dont nous disposons. Cela rend

d'autant plus précieux ce manuscrit où la part essentielle donnée au discours officiel recouvre en

partie le vécu d'un homme singulier dont nous tenterons ici de retracer le portrait, aussi parcellaire

soit-il.

Nous ignorons l'identité de Balthazar. C'est pour nous, comme son successeur du XIXe siècle qui

vécut  lui  aussi  à  la  lisière  de la  forêt  de  Bellême453,  un inconnu que son année et  son lieu de

naissance  (à  Beaumont-le-Vicomte,  en  1603)  ne  permettent  pas  d'identifier :  les  registres

paroissiaux des années 1598-1628 ont disparu454. C'est déjà le constat que fait au 19e siècle un autre

capucin455.

C'est pourquoi nous tenterons un « portrait en creux » qui, à défaut de l'identifier « civilement » se

base sur un repérage des lieux où il a vécu et qu'il a vus de ses yeux. Le Perche tout d'abord, où il

naît,  avec  les  deux  villes  de  Beaumont-le-Vicomte  et  de  Bellême,  son  voyage  de  jeunesse  à

Quimper et Quimperlé, puis les lieux familiers de la ville du Mans : la cathédrale et les vieilles rues

453 CORBIN A.,  Le  monde  retrouvé  de  Louis-Francois  Pinagot:  sur  les  traces  d’un  inconnu,  1798-1876,  Paris,
Flammarion, 1998.

454  AD 72, registres paroissiaux de Beaumont -sur-Sarthe.
455 EDOUARD D' ALENÇON, « Un goutteux content de l'être : le père Balthazar de Bellême, capucin ». Bulletin de la Société

Historique et archéologique de l'Orne, 1896, Tome 15, p. 137-144.

154

Beaumont et Bellême, extrait de la carte du diocèse de Sées,1718, Gallica



de la Cité qui l'entourent,  avec les troubles qui influent largement  sur la fin de la rédaction du

manuscrit. 

III 1Les lieux familiers

III 1 a   Les paysages du Perche  

Né à Beaumont, où l'on ne sait s'il est resté, il a vu le château et sa vieille tour qui le surmonte. D'où

peut-être le « beau mont » représenté p. 22 de manière allégorique, et qu'un château couronne. La

ville de Bellême se présente sous un aspect similaire :  La ville de Bellesme est  composée d'un

chasteau fort ancien, dans lequel il y a un donjon qui a été autrefois une grande forteresse, bastie

sur  un  petit  mont  en  forme  de  pavillon,  garni  de  quatre  tours  de  chaque  costé...  dans  lequel

chasteau encore, est l'église Saint Léonard... la maison du gouverneur et les prisons royales.456 Le

château a disparu au XVIIIe siècle, il reste de sa seconde enceinte (d'où le nom de Ville-Close) une

porte, « Le Porche »,  datant du  XIIIe ou XIVe siècle457.  Même si Nogent-le-Rotrou est la ville la

plus importante économiquement, Bellême dispute à Mortagne la qualité de capitale du Perche458,

mais connaît un lent déclin depuis le XVIe siècle où Mortagne devient siège d'une élection.  C'est

aussi le siège de la vicomté, tandis que Bellême n'a qu'un bailliage  secondaire. Certaines belles

demeures datent cependant du XVIIe siècle.

B. a contemplé les paysages du Perche tels que les décrit un ouvrage paru en 1620, au temps de son

adolescence : Le grand Perche, dont nous parlons, ioinct d'un costé la Normandie, & en est séparé

par  la  rivière  de  Sarthe,  d'autre  costé  le  Sonnois  & le  Maine,  & devers  la  Fra(n)ce  la  pays

chartrain.  La plus  part  d'iceluy  pays  est  fertile  en  toutes  sortes  de bleds,  gras en pasturages,

agréable  à  cause  des  tertres  & colines  qui  y  sont  en  grand nombre,  au  pied  desquelles  sont

plusieurs prairies arrosées d'infinies fontaines & ruisseaux. Il y a trois grandes forests Royales,

l'une qui tient son nom du pays mesme & s'appelle le Perche, l'autre Reno, au deda(n)s de laquelle

est basty le monastere du Val-Dieu des Chartreux. Et celle de Bellesme, qui en quantité & qualité

de bois excelle les autres de beaucoup, & dans laquelle sont bastis les Monasteres & convents de S.

456 BRY DE LA CLERGERIE G. et LE MUR P., Histoire des pays et comté du Perche et duché d’Alencon, où est traité des
anciens seigneurs  de Bellesme,  comtes  du Perche...  et  des  Rotrous,  vicomtes  de Chasteaudun...  ensemble des
princes  de  la  maison  royale  qui  ont  tenu  lesdites  provinces  depuis  S.  Louys  jusques  à  présent ,  A Paris,  de
l’imprimerie de Pierre Le-Mur, dans la Cour du palais, devant les Eleus. M. DCXX, 1620, p. 18.

457 SIGURET P. et FLEURY M., Histoire du Perche, Ceton, Fédération des amis du Perche, 2000, p. 190.
458 En 1725, Belleme compte 5951 habitants et Mortagne 5138. DUPAQUIER J., La population rurale du Bassin Parisien

à l’époque de Louis XIV, Éditions de l’École des hautes études en sciences sociales Publications de l’Université de
Lille III, Paris Lille, 1979, p. 160-161

155



Martin du vieil-Bellesme & de Chesngallon, les prieurés de S . Lienard, de la Cheze & autres459. 

Un environnement, donc, déjà fait de solitude, au sens où le sont les forêts au XVIIe siècle, et dont

les  grands  arbres  se  retrouvent  peut-être  dans  l'importance  qui  leur  est  accordée  au  sein  des

enluminures du manuscrit460. Un autre capucin, Yves de Paris, les célèbre en des termes saisissants :

Si nous nous enfoncons dans la profonde solitude d'une forest, parmy le silence, & à l'aspect des

grands arbres, qui portent une certaine majesté dans le haut de leur tige, & les vastes étendues de

leurs  branches,  aussitost  nostre  esprit  se  réveille  en  luy,  nostre  cœur  sent  des  émotions

inaccoutumées, & tout le corps qui frémit d'une crainte respectueuse, nous advertit de la présence

d'une grandeur infinie, qui par ces devoirs que la nature luy rend sans contrainte, nous demande

les libres hommages de nos volontés461. Une solitude où se trouvent déjà nombre de monastères et

couvents, dont la chartreuse du Val-Réno, aujourd'hui du Val-Dieu, où mourra son frère Michel en

1657462.  L'abbé de Rancé, né en 1626, entrera à l'abbaye de Perseigne,  là encore en bordure de la

forêt, en 1663, avant de réformer la Trappe463. 

Les lieux n'ont cependant pas toujours respiré le calme. B., dans son enfance et son adolescence, a

forcément  entendu parler des événements survenus pendant les guerres de religion464, à  Mortagne

tout d'abord, en mars 1562 : Ces cruautez espouvanterent tellement les chartreux du Val Dieu, qui

est à une lieue dudit Mortaigne, que tous, fors ung, nommé le cartusian, aagé de quatre vingt dix

ans et plus, sortirent de ladicte maison, se cachant les ungs dedans des cavernes soub terraynes,

autres au plus fort  et  espoys de leurs boys.  A la faveur de ceste armée plusieurs volleurs tant

huguenotz  que  aultres  du pais  pillerent  la  dicte  maison,  jetterent  et  mirent  hors  d'icelle  ledict

chartreux qui depuis son entrée (y avoit plus de cinquante ans) n'en estoit sorti, le tuerent hors et

devant la porte de la dicte maison d'un coup de pistolet  dedans la teste, le despouillerent.  Fut

enterré devant la porte d'icelle maison et, six jours après de terre, trouvé entier sans putréfaction et

renterré dedans le cimetierre de la dicte maison465,  puis  à  Bellême,  en  juillet  :  au mois de juillet

459 BRY DE LA CLERGERIE G. et LE MUR P, Histoire des pays et comté du Perche et duché d’Alencon, où est traité des
anciens seigneurs  de Bellesme,  comtes  du Perche...  et  des  Rotrous,  vicomtes  de Chasteaudun...  ensemble des
princes de la maison royale qui ont tenu lesdites provinces depuis S. Louys jusques à présent, op. cit., p. 11-12.

460 MS p. 22, 29, 95, 97. 
461 YVES DE PARIS, La théologie naturelle . Tome premier, divisé en deux parties. La première traictant de l’existence de

Dieu et la seconde de la création du monde. Par le P. Yves de Paris,... 4e édition, reveuë et corrigée par l’autheur,
Vve N. Buon (Paris), 1640, p. 67.

462 MS, p. 182-183.
463 KRAILSHEIMER A.J., Armand-Jean de Rancé, abbé de la Trappe 1626-1700, Paris, Ed. du Cerf, 2000, p. 37.[trad de

l'oeuvre parue à l'origine en anglais, en 1974]
464 Philippe Joutard a bien montré comment survivent dans une mémoire collective des souvenirs précis transmis de

manière orale jusqu'au XXe siècle : il évoque ainsi une enquête en 1967, chez les descendants des Camisards, où on
lui a montré le chemin par lequel étaient venus les dragons . JOUTARD P., Ces voix qui nous viennent du passé, Paris,
Hachette, 1983, p. 123.

465 BART DES BOULAIS L.,  Recueil des antiquitez du Perche, comtes et seigneurs de ladicte province... / par Bart des
Boulais ; publ... et annoté par M. Henri Tournoüer,... ; précédé d’une notice biographique par M. Besnard, Pichard-
Hayes (Mortagne), 1890, p. 238.

156



1562, ce chasteau ayant été saisi par ceux de la Religion prétenduë réformée, des canailles de la lie

du peuple  & de la ville  & des environs,  sans adveu ny cognoissance des chefs,  arrachent ces

précieux ossements  [les reliques de Saint Léonard se trouvant dans la chapelle]du lieu de leur

repos, les mettent insolemment au feu, saccagent les riches chasses, les pillent et les butinent466. Dix

ans plus tard, le père de Gilles Bry de la Clergerie est seul témoin oculaire du meurtre du bailli du

Perche, Jacques Courtin, dans la forêt.  467 Il est très probable que ces souvenirs collectifs soient à

l'origine de la haine de B. à l'égard des protestants, déjà évoquée partie II468. 

Le nom de religion correspond la plupart du temps au lieu de naissance, ou à celui de la prise

d'habit. Il n'y a de couvent de capucins ni à Beaumont, ni à Bellême, distant de 35 kms469. L'essai

d'installation  d'un  hospice  à  Beaumont  en  1631 échouera470.  Mais  les  capucins  sont  présents  à

Alençon, Mortagne, Falaise, Argentan471. B. les a immanquablement vus prêcher. Nous ne saurons

sans doute jamais pourquoi il choisit, comme son frère, de porter le nom de Bellême.  C'est sans

doute le berceau de sa famille, et un lieu auquel il est attaché car, pour plusieurs époques de sa vie,

il en fait mention472. 

III 1 b   L'incursion à Quimperlé  

On peut imaginer qu' il entre en religion de manière non seulement volontaire, mais enthousiaste.

C'est ce que laisse supposer, en tous cas, l'introduction au deuxième catalogue , où l'on voit combien

de Religieux ont esté receuz chasque Année, & quels compagnons de noviciat un chascun a eu,

pour se ressouvenir de ce premier Esprit, & zèle de feu, qu'on avoit pour lors, de se sanctifier, & de

donner un rare exemple de vertu a un chascun en servant Dieu, & la religion, avec ferveur, &

466 BRY DE LA CLERGERIE G. et P. LE MUR,  Histoire des pays et comté du Perche et duché d’Alencon, où est traité des
anciens seigneurs  de Bellesme,  comtes  du Perche...  et  des  Rotrous,  vicomtes  de Chasteaudun...  ensemble des
princes de la maison royale qui ont tenu lesdites provinces depuis S. Louys jusques à présent, op. cit., p. 49.

467 Ibid.
468 Cette  haine  est  également  perceptible dans la  relation de certains événements évoqués dans le Trésor,  et  dont

Balthazar ne fait aucune mention : la conversion d'Andelot, ou la mort de Sully, dont Guillebaud fait un long éloge,
le qualifiant de « courageux, sage et discret ». GUILLEBAUD P., Tresor chronologique et historique. Contenant ce qui
s’est passé de plus remarquable & curieux dans l’estat tant sacré que prophane, depuis le  commencement du
monde,  jusques  à  la  naissance  de  Iesus-Christ.  Le  tout  diuisé  en  cinq  aages.  Par  le  pere  dom Pierre  de  S.
Romuald .., op. cit., p. 949.

469 Ce pourrait tout à fait être le cas, compte tenu de la relative importance de la ville : un rapport de 1725 établit sa
population à 5951 h.  DUPAQUIER J.,  La population rurale du Bassin Parisien à l’époque de Louis XIV,  op. cit.,
p. 160. Il  s'agirait  donc  presque,  selon  la  classification  d'Alain  Croix,  d'une  ville  moyenne  (6000  à  8000
habitants).CROIX A., La Bretagne aux 16e et 17e siècles, op. cit., p. 144.

470 « Cette année on a pris un hospice à Beaumont le Vicomte, ou le VP Leon de Vennes a esté supérieur & F. Anthoine
de Rennes son compagnon, ce qui n'a pas reussy » MS p. 200.

471 HOMMEY L.P., Histoire générale ecclésiastique et civile du diocèse de Séez ancien et nouveau: et du territoire qui
forme aujourd’hui le département de l’Orne, Alençon, E. Renaut-De Broise, 1898, vol. 4, p. 238.

472 Par exemple lors du départ, en 1651, d'habitants de Bellême pour le Canada (MS p. 236) ou à l'occasion de la mort
en 1657 du gouverneur et du vicomte de Bellême (MS p. 239)

157



pureté  d'intention,  sans  aucun esgard a son interest  particulier473. » Le  deuxième catalogue  ne

donne pas  le  lieu de prise  d'habit.  Il  y  a  peu d'indications dans le  manuscrit  sur l'année 1627,

puisque  la  province  de  Bretagne  n'est  pas  encore  crée.  Cependant,  dans  la  liste  des  généraux

donnant  quelques  éléments  sur  Jean  Marie  a  Noto,  B.  précise :  Sous ce  général  le  RP Michel

d'Angers gardien et P. Maistre des novices au Mans donna l'habit de capucin à F. Balthazar de

Bellesme le 9 janvier 1627, dont Dieu en soit beni et remercié à jamais474. On sait aussi que c'est au

Mans qu' a lieu, en mai 1628, le dernier chapitre de la Province de Touraine avant la division. B. y

mentionne la  présence  de 200 capucins :  les a-t-il  comptés personnellement ?  Il  rajoute :  Le P.

Epiphane d'Orléans fit l'oratoire à Saint Julien, avec Fr Balthazar de Bellesme son compagnon475.

Est-ce au même moment ? Car on le retrouve  à Quimperlé  cette même année  1628, au sein d'un

petit groupe de cinq hommes : Le 15 septembre 1653 la croix des capucins a esté plantée pour la 2e

fois  à  Kimperlé,  y  ayant  déia esté  plantée  le  XIe  juin iour  de  la  Pentecoste  1628 par  le  VP

Bonaventure de Morlaix accompagné des VVPP Théophile de Kimper & Lucilien de Vitré, & des

FF Balthazar de Bellesme & Yves d'Angers Clercs. Mais ayant plante la Croix et s'en estant allés à

Kimper (Coren)tin les peres Jacobins l'arrachèrent dès la première nuict, et na t on peu y rentrer

qu'en cette année 1653, où on a mis pour supérieur le VP Agathange de Morlaix 476. On peut à cette

occasion imaginer que B., soit a déjà fait profession au couvent du Mans (lors de la prise d'habit, on

est envoyé dans un autre diocèse que son diocèse d'origine, et Bellême dépend de l'évêque de Sées),

soit est alors entré au couvent de Quimper,  fondé en 1613  et évoqué  par Dubuisson-Aubenay en

1636  477.  Et ce serait à partir de ce couvent déjà bien établi que serait parti ce petit groupe pour

planter la croix à Quimperlé. 

Un autre capucin, René de Nantes, donne en effet sur l'affaire des détails supplémentaires. Par une

délibération  de  ville,  le  1er avril  1624,  les  habitants,  avec  l'autorisation  du  roi,  de  l'évêque  de

Cornouaille,  et  de  l'  abbé de  Sainte-Croix  de  Quimperlé,  ont  accordé  3000  livres  pour

l'établissement d'un couvent. Le 3 juin 1628, Sébastien de Rosmadec, évêque de Vannes, confie au

doyen de Guidel le  soin de planter la  croix d'un couvent de capucins à  Quimperlé,  en un lieu

473 MS, p. 93.
474 MS, p. 119. Cette date du 9 janvier est proche de l'Epiphanie, ce qui peut expliquer le choix du nom de Balthazar,

l'un des trois rois mages.
475 MS, p. 221.
476 MS p. 237.
477 La Terre  aux Ducs.  Au-dessus et  plus loin,  sont  les  Capucins,  et  tout  cecy,  de ce  costé  du quay,  est  dans le

fauxbourg de la Terre au duc, ainsy dit alors qu'il est tout entier dans le fief et la mouvance du duc de Bretagne qui
est à présent le.roy, au lieu que la ville  est le fief de l'évesque. Ce fauxbourg est grand et fort beau, ayant à son
entrée, proche la porte de ville, dite porte Mertdar, une place assez grandette, bastie de petites maisons ornées de
quelque peinturage, de mesme parure et de fort bonne grace. Il y a un fort beau jeu de paume un peu plus avant, et
le  quay  et  port  de  vaisseaus  sert  de  grand ornement  DUBUISSON-AUBENAY F.-N.B.,  BABIN,  J-B  et  CROIX A,  La
Bretagne d’après l’« Itinéraire » de monsieur Dubuisson-Aubenay, Rennes, Presses universitaires Société d’histoire
et d’archéologie de Bretagne, 2006, p. 374.

158



dépendant  de  son  diocèse,  pourvu  qu'il  apparaisse  du  désir  des  habitants  en  leur  assemblée

légitime, et du consentement des recteurs primitifs, Abbé et religieux de l'Abbaye de Ste Croix  .

Louis Grumet, doyen de Guidel, vient à Quimperlé le jour de Pentecôte 1628, y bénit la croix en

l'église de Saint-Avit, et la porte au haut de la rue du Reclus, au bout du pavé y étant et sur le grand

chemin  près  de  deux  croix  de  pierre,  et  là  elle  fut  plantée  avec  les  cérémonies  requises  et

accoutumées, le tout avec grande multitude de peuple qui y assistoit en dévotion .  La croix est

cependant arrachée dans la nuit. Dès le lendemain, une réunion de la communauté de ville précise

qu'en raison des charges nombreuses qui pèsent sur la ville de Quimperlé, il sera interdit à tous

religieux de s'y établir, sans le consentement des habitants et de l'évêque, et avant l'obtention des

lettres patentes du roi, vérifiées au Parlement. Les frères Bonaventure de Morlaix et Théophile de

Quimper repartent à Hennebont478. Sont-ils accompagnés du jeune Balthazar ? 

On retrouve en tous cas B. à Quimper, où a lieu le chapitre de 1634, et où il fait l'Oratoire à saint 

Corentin avec son compagnon F. Anaclette de Lassay Clerc479. 

Cette expression « faire l'oratoire » est employée une troisième fois en 1636, où le chapitre a de

nouveau lieu au Mans : F. Baltasar de Bellesme fist l'Oratoire à St Julien dont Feré menuysier eut

dix escus pour la charpente480.  Que ce soit pour Quimper ou pour le Mans, il est question de la

cathédrale. Il est possible qu'il s'agisse d'un décor, relativement imposant, puisque l'on a besoin de

faire appel aux services d'un menuisier, et mis en place à l'occasion des quarante heures 481.  Cette

hypothèse serait très compatible avec  des  enluminures  comme celle  où l'on retrouve par exemple

deux grandes  tulipes  décorant  un calice  avec la  mention Loué soit  le  Très  Saint  Sacrement  de

l'Autel482. 

III 1 c   La cathédrale du Mans et ses environs  

B. a donc, au moins à deux reprises, « fait l'oratoire à saint Julien ». Il passe la plus grande partie de 

sa vie au couvent du Mans, et les capucins participent de manière active à la vie de la cité. Il  connaît 

donc très bien la cathédrale.

478 RENÉ DE NANTES, Un capucin breton au XVIIe siècle, op. cit., p. 112-113. C'est le père Joseph de Morlaix qui, élu 
provincial en 1653, réussit 25 ans plus tard à obtenir la fondation du couvent. A Hennebont, il n'y a pas encore de 
couvent proprement dit, celui-ci ne verra le jour qu'en 1634.

479 MS p. 223.C' est peut-être lors de ce séjour à Quimper qu'il fait la connaissance de Bonaventure de Saint-Méen,
dont il fait l'éloge de l'exemplaire esprit de pauvreté, au tout début du manuscrit p. 16.

480 MS p. 224. 
481 C'est en tous cas ce que suppose Edouard d'Alençon (v. supra, note 3, p. 238) et qui est corroboré par ce que dit

Bernard Dompnier des mises en scène baroques orchestrées à l'occasion des quarante heures,  avec mise en place
d'un édifice temporaire « proprement accommodé d'un beau frontispice, égayé de divers fêtons de feuilliages et de
gentilles peintures ».  DOMPNIER B., « Un aspect de la dévotion eucharistique dans la France du XVIIe siècle : les
prières des Quarante-Heures », Revue d’histoire de l’Église de France, 1981, vol. 67, no 178, p. 11.

482 MS p. 127

159



Ce sont d'ailleurs les chanoines qui ont fait don du terrain pour y élever le couvent : Les capucins

furent recus au Mans en l'an 1602 et le P. Ambroise de N., gardien de Chartres, obtint pour eux des

messieurs de St Julien le Champ de la Moranne, à condition de donner tous les ans le jour de Saint

Jacques 25e juillet un bouquet sur le chef de St Julien , que deux frères doivent porter ce jour à six

heures du matin à la sacristie dudit Saint Julien, et le présenter aux messieurs qui s'y trouvent, ce

jour est celui de la translation de saint Julien le grand apôtre du Mans483.

483 MS 0275, p. 34.

160



Chacun peut voir actuellement à Saint Julien cette sacristie, maintenant ornée de belles boiseries du

XVIe siècle illustrant la vie du Christ, de l'Annonciation à l'Ascension. S'y ajoutent la Pentecôte et

le Jugement dernier. B. les a certainement vues, mais à un autre endroit de la cathédrale. Il s'agit en

effet des « dossiers »  des stalles484 du choeur, sculptées pour remplacer les dégâts iconoclastes de

1562485.

De la même façon, B. a pu voir d'autres pièces du mobilier qui nous sont toujours accessibles,

comme la série de tapisseries contant la vie et la mort des jumeaux saint Gervais et saint Protais, ou

les deux grandes tentures présentant aux yeux des fidèles les miracles de saint Julien486. Sur l'autel

de  sainte  Marthe,  il  a  vu la  statue de  terre cuite  de  sainte  Cécile,  commandée en 1633 par  le

chanoine Bernardin Le Rouge, qui lance également un concours de motets à chanter tous les ans en

l'honneur de  la sainte patronne des musiciens487. Il a bien sûr  aussi  vu les anges musiciens de la

484 Ces boiseries ne se trouvent dans la sacristie que depuis l'épiscopat de Mgr Grente (1918-1959) MENARD, M. Le 
mobilier de la cathédrale du Mans, 303, 2001, 70, p. 184

485 Ils brisèrent le couvent des Cordeliers, & pillèrent toutes les Eglises, & surtout celle de St Jullien d'où ils ravirent   
des richesses immenses, et prirent les orgues qui estoient d'argent, fouillans mesme les tombeaux,MS p. 36.

486 MENARD, M. Le mobilier de la cathédrale du Mans, op.cit., 303, 2001, 70, p. 184
487 GRANGER S.,  «La Feste de madame sainte Cécile (Le Mans, 1633) » Les cérémonies extraordinaires du 

catholicisme baroque, DOMPNIER B, dir., p. 113-132.

161

Choeur de la cathédrale du Mans, Le Maine et 
l'Anjou pittoresques, 1862. Fonds ancien BU 
Rennes 2



chapelle Sainte Catherine, non encore recouverts d'un badigeon qui les occulte au cours du XVIIIe

siècle488. Et, dans la chapelle Saint-Pierre, une mise au tombeau de Gervais Delabarre, actuellement

remplacée,  depuis  sa  destruction  en 1793,  par  un groupe analogue se trouvant  auparavant  aux

Cordeliers.

Ce qui a disparu, par contre, et qui ne se retrouve qu'en partie (le corps central) à l'entrée de la

sacristie, c'est le jubé de Jacques Bagier, datant de 1610 , remplacé en 1768, et dont deux statues de

terre cuite, toujours de Gervais Delabarre, identifiables ont survécu, celles des évangélistes Jean et

Mathieu489. 

488 Sur les anges musiciens, voir l'article de Jean Delumeau dans Eglise, Education, Lumières : Histoires culturelles de 
la France (1500-1830) en l’honneur de Jean Quéniart, Rennes, Presses Universitaires de Rennes, 1999, p. 99. et 
BUVRON J.-M. & al., Les anges musiciens de la cathédrale du Mans, Le Mans, Ed. de la Reinette, 2003.

489 Le BOEUF F., Le décor sculpté de Gervais Delabarre dans l'ancien jubé, 303, 2001, 70, p. 204-211.

162

Photo Manon Pichot, juin 2015



De la même façon, nous pouvons maintenant parcourir les alentours de Saint-Julien : la place Saint-

Michel, où à l'actuel n° 1 se trouve la maison où vécut de 1633 à 1638 le poète Scarron, qui faisait

partie de l'entourage immédiat de l'évêque du Mans, Charles II de Beaumanoir, et reçut une charge

de chanoine à Saint-Julien. B l' a peut-être croisé490. 

Il nous est possible, également, de voir ce qui est actuellement le palais épiscopal, c'est-à-dire l'hôtel

de Sceaux, construit vers 1551 à la demande du chanoine Jean Perrot, et considéré comme la plus

belle maison de la ville491. Un temps loué par la ville au  maréchal de Lavardin, gouverneur de la

province du Maine, il est ensuite la demeure de l'historien et lieutenant général criminel Antoine Le

Corvaisier de Courteilles, né le 13 mai 1608 au Mans, neveu de René le Vayer,  et auteur en 1648

d'une « Vie des évêques du Mans », qui y reste de 1653 à 1660.

490 Les capucins apparaissent dans le Roman comique, paru en 1651, où une petite troupe de comédiens (Le Destin, La
Rancune et la Caverne) arrivent sur la place des Halles,et donnent au tripot de la Biche un spectacle qui se termine
en bagarre :« mais ils se séparèrent de lassitude, outre que deux pères capucins qui se jetèrent par charité dans le
champ de bataille, mirent entre les combattants, non pas une paix bien affermie, mais firent au moins accorder
quelques trêves, pendant lesquelles on put négocier. »  SCARRON P.,  Le roman comique, Paris, Flammarion, 1981,
p. 70.Il est assez ironique de penser que Scarron représente tout ce que B. doit détester. Il est aussi amusant de
constater que la notice que lui consacre, dans son célèbre dictionnaire, le cardinal Grente, évêque du Mans de 1918
à 1959, n'est pas aussi élogieuse que d'autres qui lui sont consacrées habituellement!  PAUPHILET A.,  BARROUX R,
PICHARD L, et GRENTE G., Dictionnaire des lettres francaises, Dix-septième siecle,Paris, A. Fayard, 1954, p. 930-932.

491 Il sert à deux reprises, en 1614 pour Marie de Médicis et Louis XIII enfant, et en 1626 pour Gaston d'Orléans, de
lieu d'hébergement à la famille royale. 

163

La maison de Scarron, photo Manon Pichot, juin 2015



ll  s'agit  d'un bâtiment  dont  l'aspect  extérieur  a  très peu changé depuis son origine,  et  dont  les

dernières restaurations ont visé à lui rendre son aspect d'origine. En se rendant à la cathédrale, B. l'a

vu comme nous le voyons actuellement, et  peut-être a-t-il pu lire les inscriptions qui ornent sa

façade... 

Ce plan de la ville du Mans date de 1736. Il est donc largement postérieur à l'époque considérée.

Mais on y voit  bien les murailles enserrant  la Cité,  et  le couvent des capucins  qui  se trouve à

164

Hôtel de Sceaux, Le Mans, inscription sur facade, photo Manon Pichot, juin 2015



l'extérieur de la ville,  sur le chemin de Savigné-l'Evêque et de Bonnétable492, derrière l'enclos de

l'abbaye Saint-Vincent. Nous avons très peu d'éléments sur le couvent lui-même, à part ce qu'en dit

Balthazar : L'an 1603 fut bastie l'église des capucins du Mans, le mesme An que fut né à Beaumont

le Vicomte Fr B. de B. prestre capucin, & l'an 1658 jour de Sainct Joseph le R. P. Archange de

Rennes Gardien mist la premiere pierre au couvent renouvellé du Mans & à l'accroissement du

Choeur qu'il a garni de beaux tableaux, avec le refectoir, faits par Salé peintre l'an 1663 493. Ces

quelques indications peuvent laisser supposer qu'entre la fondation et le « couvent renouvelé » le

couvent s'est accru et enrichi, puisqu'il s'orne alors de plusieurs tableaux. Quand B. et ses frères se

rendent à la cathédrale, ils prennent la rue des Maillets jusqu'à la Croix de Pierre, puis longent la rue

des murs de l'abbaye et du Faubourg Saint Vincent, ou passent par la rue des Cordeliers. 

On peut  également  imaginer  B. dans le  cortège des religieux défilant  dans les rues de la  Cité,

comme lors des Fêtes-Dieu dont le trajet reste identique depuis le Moyen Âge, sans la plupart du

temps dévier en fonction de l'emplacement des nouveaux ordres installés, unissant dans un rituel à

la fois religieux et civique toute la population de la ville qui accompagne le Saint-Sacrement, avec

bienséance et bon ordre : il convient que cela soit surtout observé dans la Sainte Eglise de Dieu, 

qui doit toujours paraître comme une armée rangée en bataille.494Sans doute peut-on, au XVIIe

siècle, assister à des processions comme celle que décrit le chanoine Nepveu un siècle plus tard : 

Le 30 May 1771 jour de la feste Dieu Mr l'Evesque du Mans a assisté à la procession ; la pluie

nous a pris  en chemin, nous avons été obligés d'aller à l'abbaye de la Coulture.  Il  y a eu un

Capucin qui s'est trouvé prest à prescher ; on y a dit aussi la grande Messe, où Mrs de Saint Pierre

ont assisté : on ne leur a donné ni encens, ny livre d'Evangile, ny pain. C'est Mr Trotté Chanoine

qui a dit la grande Messe ; j'y ai fait diacre. On est partis pour s'en retourner avec la pluie qui a

finy avant l'arrivée à Saint Julien. Tout fut fini à midy et demy.495 

492 Indiqué par un point rouge. 
493 Le peintre François Salé connaît alors, sur le plan local, une petite réputation. Voir à son sujet PALONKA-LAVENANT A., 

« François Salé (+ 1665) », Revue historique et archéologique du Maine, 1997, no 17, p. 161-176. 
494 Saint François de Sales, 1604, cité par SIMIZ S., « Une grande cérémonie civique et dévote : la Fête-Dieu aux XVIIe

et  XVIIIe  siècles »,  in  Les  cérémonies  extraordinaires  du  catholicisme  baroque,  Clermont-Ferrand,  Presses
Universitaires Blaise Pascal, 2009, p. 47-62.

495 NEPVEU DE LA MANOUILLÈRE R.-P.,  GRANGER S.,  HUBERT B., et  TARONI M.,  Journal d’un chanoine du Mans: (1759-
1807),  Rennes,  Presses  universitaires  de Rennes,  2013,  p. 174.  Nepveu évoque également,  la  même année,  la
grande fête des Rameaux :  Le 24 mars 1771, le dimanche des Rameaux, nous sommes partis des Jacobins pour
aller à Saint Vincent avec Mrs de Saint  Pierre comme c'est l'usage, et nous sommes entrés processionnellement
avec le crucifix à St Julien, on y a dit la Grande messe, suivant le nouveau cérémonial. Ibid., p. 169. Une note très
détaillée nous dit que lors de cette grande fête religieuse et populaire au Mans, Le vendredi,l'évêque conduit à St
Vincent le crucifix, porté par douze bourgeois, appelés les mézaigers. Le dimanche des Rameaux, à partir de 9 h, se
déroule la procession : successivement les enfants de choeur, le clergé et les chapitres, les joueurs de flûte, de
hautbois et  de violons, le crucifix couronné de fleurs porté par les douze mézaigers, les curés du Crucifix, de
Gourdaine et de Saint Ouen, le prévôt, les francs-bouchers et les sergents. Après l'office célébré à la cathédrale, les
douze francs-bouchers se rendent au palais des comtes du Maine, puis aux halles avec douze sergents fieffés et le

165



Peut-être pourrait-on, au temps de sa jeunesse, voir B. comme les éditeurs de son journal voient au

XVIIIe  siècle  le  chanoine  Nepveu :  On peut  aussi  penser,  tout  simplement,  qu'il  raffolait  des

cérémonies,  des  fastes,  des  déploiements  de solennités,  du fracas  des  cloches  au matin,  de  la

cathédrale parée de fleurs et de tapisseries, de la musique qui emplit l'espace ecclésial, de l'encens

à profusion... On constate à travers son journal qu'il savourait les hiérarchies manifestées par le

placement dans l'espace et les déplacements ritualisés496 

III 1 d   Une période troublée  

 L'ordonnancement du monde de B se trouve bouleversé par les événements survenus au Mans et

dont il se trouve le témoin direct : ce sont ceux que nous évoquons ci-dessous, après l'évocation de

la jeunesse de B. et la description des lieux familiers. 

La vie du couvent tout d'abord : à dix ans d' intervalle, en 1645 et en 1655, les mouvements ayant

trait  aux  missions.  D'abord  des  mésaventures  survenues  à  certains  des  frères :  Le  sabmedy  9e

septembre 1645 arriverent d'Alger au Mans les VVPP Anaclette de Lassay & Theophile de Rennes

avec Fr. Hylarion de Roscoff prisonniers, & partirent d'Alger le jour de la saint Jean, arrivans à

Marseille le jour de son octave avec 30 autres esclaves desquels estoient Mr de la Tour & Mme de

la Saussaye de Nantes. Les 3 capucins coûterent 90 escus, le F. Laïc 150 escus, les autres le reste,

puis cent escus pour la sortie, somme tout mille escus & le lundy 16e octobre 1645 partirent du

Mans pour la Palestine le VP Joseph de Fresnaye avec F. Urbain de Rennes & les VP Anaclette de

Lassay  & Théophile  de  Rennes  retournèrent  aussy497.  On a  là  un  exemple  précis  et  chiffré  du

« rachat des captifs » , auquel se consacrent alors principalement deux ordres, celui de la Merci et

celui de la très sainte Trinité, pour le rachat régulier de chrétiens pris comme esclaves. Vers les

années 1630, leur activité connaît une recrudescence, du fait d'un piratage accru en Méditerranée498.

La captivité vécue par Anaclette de Lassay, puis son long voyage de retour, ne le dissuadent pas de

repartir  pour  la  Palestine  presque aussitôt.  La  participation  des  capucins  du  Mans  à  l'  activité

missionnaire en Orient existe toujours dix ans plus tard, en 1655 : Le jeudy 29 juillet partirent du

Mans pour la Palestine le VP Brice de Rennes & le P. Simphorien de St Brieuc499. Pas plus que pour

prévôt.
496 Ibid., p.  34.  Le souci du placement apparaît  dans le  manuscrit de B. à plusieurs reprises,  notamment dans les

prééminences à respecter pour les anciens.
497 MS 0275, p. 234.
498 Voir à ce sujet LE FUR E., « La renaissance d’un apostolat : l’Ordre de la Trinité et la rédemption des captifs dans les 

années 1630 », Cahiers de la Méditerranée, 15 juin 2003, no 66, p. 201-214. et PROVOST G., « L’horizon barbaresque 
des Bretons (XVIe-XVIIIe siècle) », Mémoires de la Société d’Histoire et d’Archéologie de Bretagne, 2011, vol. 89, 
p. p. 301-327.

499 Ibid, p. 238.Brice de Rennes est prédicateur, âgé de 50 ans au moment de son départ (MS p. 47, où il a 19 ans au
moment de sa prise d'habit, en 1624). Symphorien de Saint Brieuc, le frère lai de 44 ans qui l'accompagne, meurt
quatre ans plus tard, le 8 mai 1659, à Damas (MS p. 77 et 184).

166



la prédication au sein de la Province, ou pour la charité exercée lors des période de peste, B. ne

donne d'indication plus précise. Ces pans de l'activité ne semblent pas l'intéresser.

D'autres départs sont également évoqués, qui concernent B. de manière plus personnelle. Ce sont

ceux de compatriotes originaire de Bellême comme lui : Le mercredy 31 mays 1651 Mr du Plessis

Kerboudot500 avec sa femme, ses enfans, ses deux belles-soeurs, & environ 60 soldats entre lesquels

estoient  jean & Francois  les  Peuvrets501,  Srs  de  Mergontier  et  Menneu de  Bellesme,  partirent

d'Auray pour le Canada, où alla aussi Mr de Loson conseiller d'estat avec son fils le chevallier502,

Mr de Longueil page du Roy, & le Sr Fournier parisien503.  Première mention de départs pour le

Nouveau Monde, que l'on retrouve encore en 1657, pour un propriétaire terrien des alentours de

Beaumont  :  &  le...  Novembre  est  party  pour  le  Canada  Mr  de  Serillac  Vice-roy  dans  la

Martinique504.

On a là  des traces  discrètes  mais  prégnantes des liens  gardés  avec la  patrie  d'origine,  que l'on

retrouve dans la mention en 1657 des morts qui y surviennent : Le 10e novembre 1657 est mort Mr

de  la  Reynière  gouverneur  de  Bellesme505...  Le  lundy  26 novembre  est  mort  subitement  Mr  le

vicomte de Bellesme506.

B est un peu plus disert sur un épisode de la Fronde touchant directement la ville du Mans, en

1652 :  Le 1r de mars 1652 Mr de Beaufort avec son armée composée de six mille hommes507, la

500 Il s'agit de Guillaume Guillemot, dit Plessis Kerbodot, qui est proposé en janvier 1651 par la Compagnie des Cent-
Associés comme gouverneur des Trois-Rivières. Il est  pris dans une embuscade et  tué par les  Iroquois en 1652
BROWN G.W., Dictionnaire biographique du Canada: George W. Brown.., 2e tirage., Québec, Presses de l’Université
Laval, 1967, p. 359. 

501 Les frères Jean-Baptiste Peuvret, Seigneur du Mesnu, et François Peuvret, sieur de Margontier, sont originaires de
Bellême. François se noie en 1657, en se baignant. Jean-Baptiste est le secrétaire de Jean de Lauson. Il revient en
France en 1659 où il se marie à Bellême, puis repart à Québec où il mourra en 1697. Ibid., p. 554-555.  

502 Jean de Lauson père (1584-1666) est un des premiers membres de la Compagnie des Cent-Associés, il est nommé
gouverneur de la Nouvelle-France le 17 janvier 1651. Il nomme son fils, prénommé Jean comme lui, grand sénéchal
de la Nouvelle France . Il est tué pendant un raid iroquois à l'île d'Orléans le 22 juin 1661. Ibid., p. 439-441.

503 MS 0275, p. 235.
504 Il s'agit de  Jean de Faudoas, devenu depuis 1653, comte de Sérillac par érection en comté de sa châtellenie de

Courteilles, près de Beaumont-sur-Sarthe (actuel Beaumont-le-Vicomte, ville native de B.), qui cherche à s'offrir, au
sein de la Compagnie des îles d'Amérique, la seigneurie d'une île en Amérique : c'est la Grenade, dont il est nommé
gouverneur le 4 mai 1657. Le comte de Sérillac n'est donc pas le vice-roi de la Martinique. BRESSON B., Histoire de
l’Isle de Grenade en Amérique: 1649-1659, Montréal, Canada, Les Presses de l’Université de Montréal, 1975, p. 10
et sv.

505 Il y deux Reynière gouverneurs de Bellême successivement : c'est d'abord Pierre, compagnon d'armes d'Henri IV
(JOUSSET, Le Gouverneur de Bellême au siège de la Ferté-Bernard, 1590, Mortagne, [s.n], [s.d]). Il s'éteint en 1610,
laissant la place à son fils René, qui est donc gouverneur de la place pendant 47 ans. 

506 MS 0275, p. 239.
507 Un premier épisode de la Fronde a eu lieu en 1649 où, malgré le passage du marquis de Lavardin, lieutenant du roi,

les habitants du Mans se sont ralliés aux frondeurs du marquis de La Boulaye, tandis que l'évêque Philibert de
Beaumanoir de Lavardin a pris la fuite. La ville est reprise en avril par le marquis de Jarzé, petit-fils du maréchal de
Lavardin, dont les quatre régiments de soldats pillent la ville. LÉVY A., La Sarthe: des origines à nos jours, Saint-
Jean-d’Angély, Bordessoules, 1983, p. 219. Le second est celui évoqué ici, où le duc de Beaufort assiège le Mans,
mais le chiffre avancé par B. est sans doute surévalué. Une lettre du comte de Tresmes à Mazarin précise  : « Tous
mes avis sont que les troupes de M. de Beaufort sont de 4000 hommes, qu'il a quatre pièces de canon ». Le comte
de Tresmes, alors âgé de 73 ans, défend effectivement bien la ville, mais le siège est surtout levé du fait de la
capitulation à Angers du duc de Rohan. Beaufort, après la reprise des Ponts-de-Cé par l'armée royale, se replie sur

167



cavallerie logée à Savigné, & l'infanterie a Yuré [ie Yvré, banlieue Est du Mans] vint pour assiéger

le Mans, & l'ayant prise s'en alla faire lever le siège d'Angers révolté que le Roy tenoit assiégé

contre Mr de Rohan, qui en estoit gouverneur tenant le party des Princes, mais il contoit sans son

hoste,  car  il  trouva  que  Me  le  comte  de  Tresmes  y  estoit  accompagné  d'environ  500  braves

Cavalliers, & de bon nombres de bourgeois bien résolus de se déffendre, & que la ville et  les

fauxbourgs estoient en bonne deffence, voire que pour avoir trop tardé Angers s'estoit déjà rendu au

Roy, & ainsi, il se contenta ayant fait une embuscade au-delà des Capucins, d'envoyer 60 cavalliers

iusques à la porte de Mme de la Cherouvrie, qui tyrerent un coup de pistolet pour donner l'allarme,

comme ils firent, pensans qu'on sortiroit après eux, mais Mr de Tresmes expert à ces souplesses de

guerre, ne voulut point permettre a notre ieune & boullante noblesse de sortir, & ainsy se voyant

trompez par un vieux capitaine, ils s'en allerent fort honteux, & confus508.  Le vacarme du monde

arrive donc ainsi aux abords immédiats du couvent, dont les habitants se trouvent sollicités quelques

années plus tard par un fait divers relaté avec réalisme par B. : Le lundi 22e septembre 1659 sur les

9 heures du Soir print le feu au Dauphin du Mans qui brusla 30 maisons509, le feu estant si grand

qu'on voyait fort clair au dortoir des capucins. Mr Loyseau chirurgien y perdit environ 6000 # & le

lendemain  mardy 23e sur  les 4  heures  du  soir  le  commissaire  voulant  forcer  la  cousture avec

environ 400 soldats, les religieux donnèrent le Tocsin, & tyrerent environ 20 coups de fuzils, dont

furent  tuez  un sergent  de  compagnie  d'Evron,  & plusieurs  soldats,  comme aussy  le  Sr  Olivier

Marchant par Nepveu Religieux fils du grand provost du Mans, qui luy donna un coup de pistolet

dans le ventre510 : cet accident fut présagé par le feu précédent, ou les capucins se signalèrent à

l'esteindre511,  &  entre  autres  les  VV Pères  Albert  de  Montfort,  Victorin  de  La  Rochebernard,

Orléans Ibid. 
508 MS 0275, p. 235.
509 « Vers les huit heures du soir, le feu prit dans les écuries de l'hostellerie du Dauphin, en laquelle demeure le nommé

Renault,  hoste.  Dans  une  heure,  avec  une  violence  presque  incroyable,  il  embrase  jusqu'à  dix-sept  maisons,
considérables et de grand prix, particulièrement la maison de la Teste-Noire, au droit de la halle, où il y avait un
grand porche, où plusieurs marchands vendaient des denrées, plus l'hostellerie de Saint Denis, récemment baillée à
rente  au  sieur  Loiseau,  chirurgien ».  Les  habitants,  appelés  sur  les  lieux,  ont  recours  à  la  chasse  de  sainte
Scholastique, qui selon les témoins maintient le feu circonscrit jusqu'à deux heures du matin, ce qui permet de
l'éteindre. TRIGER R., « L'ancienne hôtellerie du Dauphin au Mans», Revue historique et archéologique du Maine,
1920, série 2, 1, p. 263.

510 Là encore,  le  journal  de  Julien  Bodreau étudié  par  M. Barilly-Leguy,  confirme les  dires  de B.  :  une  centaine
d'hommes commandés par trois moines réformés anciens de la Couture (Nepveu, Sallier et Guérin) bloquent l'accès
à la grande porte de l'abbaye pendant que les autres, conduits par Me Arnoul Pillon, avocat des réformés, tentent
d'escalader le mur de l'abbaye « au derrière des murs de la Coulture vers le grand cimetière » . Un coup de fusil tiré
de l'intérieur de l'abbaye tue un notaire qu'enterrera le lendemain Pierre Ragot, curé de la paroisse du Crucifix. Le
moine  Nepveu tue le  marchand  Jacques Olivier.  Les  moines réformés retournent pendant  2  ans  à  St  Vincent.
BARILLY-LEGUY M.,  « Livre de mes Anciens grand pères »: le livre de raison d’une famille mancelle  du Grand
Siècle, 1567-1675, Presses universitaires de Rennes, Rennes, 2006, p. 313.

511 Une des rares notations de B. évoquant une mission des capucins en direction du monde extérieur, qu'ils remplissent
alors dans toute la  France. Voir à ce sujet,  par exemple,  DINET D.,  Religion et société: les Réguliers et  la vie
régionale dans les diocèses d’Auxerre, Langres et Dijon (fin XVIe-fin XVIIIe siècles) , Publications de la Sorbonne,
Paris,  1999,  p. 532.ou  encore  VARRY D., L’introduction  des  capucins  en  Franche-Comté  et  le  “miracle”  de
Faverney, mis en ligne sur HAL-SHS le 1er décembre 2008. 

168



Dorothée  et  Bernardin  du  Croisic,  Candide  de  Rennes,  F.  Pierre  de  Nantes  &  F.  Michel  de

Rennes512. 

On voit ici quel est le monde de signes dans lequel vit B. : l'incendie précède immédiatement une

violente  altercation  ayant  trait,  une  fois  encore, au  monde religieux local,  puisqu'elle  concerne

l'abbaye de la Couture .  Cet épisode fait partie du mouvement de la réforme bénédictine mise en

œuvre au Mans sous l'épiscopat de Philibert Emmanuel de Beaumanoir (1649-1671), et qui connaît

plusieurs péripéties. Le 13 novembre 1656, l'abbé commendataire de la Couture signe un concordat

avec les moines réformés de Saint-Maur,  mais l'installation  n'est effective qu'en  septembre 1657.

« Le corps de ville reproche aux moines réformés d'être à la charge du public, et d'autre part les

anciens  moines  de  la  Couture  jouissent  d'une  grande  popularité  due  aux  aumônes  qu'ils

prodiguent513 ». B. mentionne cette installation : Le 8 septembre 1657 sont entrez dans La Cousture

du Mans les Peres de saint  Maur reformez514.  Ce n'est pas fini  puisque, deux ans plus tard, les

anciens moines reprennent possession des lieux :  Le 21 may 1659 les Anciens se sont saisis de l'

Abbaye pendant que les Reformez estoient allez en Procession à Saint Vincent515. Soutenus par une

partie des habitants, ils y restent finalement non seulement jusqu'à ce mardi 23 septembre 1659,

lendemain  de  l'incendie,  mais  même jusqu'en  1661 :  Enfin  le  sabmedy 9  avril  1661 veille  des

Rameaux les Religieux de St Maur reformez sont rentrez tout à fait dans la Cousture par un arrest

du Roy, les anciens ayant 200 # de pension516.

La ville du Mans est également touchée par la grande famine du début du règne de Louis XIV  : Le

mardy 28 febvrier 1662 est mort au Mans René Le Vayer jadis intendant d'Arras & Pere de Mr le

Lieutenant General, & le vendredy suyvant a une don(n)ée de sols marquez il sy trouva une si

grande foulle de pauvres qu'il y en eust 17 tuez dans la presse et plusieurs blessez517.  Lors des

obsèques des personnages importants, il y a distribution d'argent. Ici, les pauvres doivent s'y rendre

d'autant plus nombreux que la faim commence à se faire sentir après deux hivers successifs très

pluvieux où les grains ont pourri : « La stérilité de 1661, quoique grande, ne se fit proprement sentir

qu'au commencement de l'année 1662, lorsqu'on eut consommé, pour la plus grande partie, les blés

des  années  précédentes :  mais  alors  elle  affligea  tout  le  royaume  au  milieu  de  ces  premières

prospérités, comme si Dieu qui prend soin de tempérer les biens et les maux eût voulu balancer les

512 MS 0275, p. 240.
513 BARILLY-LEGUY M.,  « Livre de mes Anciens grand pères »: le livre de raison d’une famille mancelle  du Grand

Siècle, 1567-1675, op.cit, p. 312. 
514 MS 0275, p. 239.
515 MS 0275, p. 240.
516 MS 0275, p. 240.Les anciens religieux sont condamnés par l'avocat général Omer Talon, et un arrêt du Parlement

du 26 février 1661 ordonne la réintégration des réformés, contre l'indemnité indiquée par B., dans l'abbaye . BARILLY-
LEGUY M., Livre de mes Anciens grand pères, op. cit., p. 313.

517 Ibid., p. 240. 

169



grandes et heureuses espérances de l'avenir par une infortune présente518 ». Cet épisode particulier

est aussi raconté par Julien Bodreau519. La famine dure jusqu'à la récolte suivante : Depuis le mois

de  mars  iusques  à  la  récolte  de  l'an  1662,  la  Famine  a  fait  mourir  au  Mans  près  de  4000

Pauvres520, le gros pain de 12 # vallant 42 sols, on les enterroit dix à dix chaque jour, & en may la

mort se ietta sur les Riches dont il mourut grand nombre peut-être pour n'avoir pas assez assisté les

Pauvres. Le sr de la Candie mourut le 14 juin 1662521, & son fils un peu devant : on retrouve ici la

mort « châtiment », reflet de la justice divine, que B. valorise déjà dans nombre de morts signalées

par Guillebaud dans le Thrésor. Un profond pessimisme donc dans ces lignes, imprégné de la mort

qui touche l'entourage de B.de manière massive :  Mr Le Bert chanoine de St Julien est mort en

sortant de disner tout subitement iour  de St andré522 1655 & de mesme le RP Martial de Paris

provincial à St Jacques le 3e décembre523. En l'an 1649 il mourut 8 chanoines de St Julien du Mans

le 1 Mr du patys 2 Brindeau 3 Trouillart 4 Anger 5 Gouault 6 Chereau 7 Passés 8 Le Principal de

St Benoist524. Aucune réflexion n'est faite, alors, sur le « pourquoi » de ces morts : peut-être, dans la

mesure où il connaît ces chanoines qui appartiennent comme lui au monde religieux, le jugement

est-il plus difficile que pour les riches...

III 2 Une personnalité discrète  

III 2 a   Un religieux «     artiste     »  

Nous avons déjà constaté, tout au long de notre lecture du manuscrit, et ce aussi bien par l'examen

518 LOUIS XIV, Mémoires pour l’instruction du Dauphin, ed.par P. GOUBERT,Paris, Imprimerie nationale, coll.« Acteurs 
de l’histoire », 1992, p. 113.

519 « Et le vendredy 3 Mars 1662, Monsieur le Lieutenant général a faict donner aux povres, suivant le testament de feu
Monsr son père, lesquels se sont trouvés jusques au nombre de plus de trois mille, en sorte que, depuis l’église du
Grand Sct Pierre et toute la rue de St Flaceau jusques au bas et au droit de l’horloge de La Cigoigne, en estoit
remplie et affin de distribuer à chaque povre quelque argent, selon l’ordonnance dernière du deffunct, on a faict
entrer tous les povres en l’église de Sct Pierre l’Enterré. Mais il s’est trouvé une si grande quantité, qu’entrans à la
foule, ils passoient les uns sur les autres, en sorte qu’il s’en est trouvé de morts et étoufféz en la presse jusques au
nombre de quinze et six ou sept de blesséz et demi morts, ce qui a causé beaucoup de compassion ». BARILLY-LEGUY

M., Livre de mes Anciens grand pères, op. cit., p. 76
520 Bien que cette famine ait effectivement été une catastrophe, le chiffre paraît surdimensionné par rapport à une ville

de 10 000 habitants environ et dont on estime la population à 14615 en 1725. DUPÂQUIER J., La population rurale du
Bassin Parisien à l’époque de Louis XIV, op. cit., p. 160-161. Mais non loin de là, à Angers, la population tombe de
32000 h vers 1660 à 26500 au terme du XVIIe s.LE ROY LADURIE E., Histoire humaine et comparée du climat, Paris,
Fayard, 2004, p. 452. 

521 MS 0275, p. 240. Il s'agit en fait de Jacques Chouet, sieur de la Gandie, beau-frère de René Le Vayer. CHARDON H.,
Scarron inconnu et les types des personnages du roman comique, Paris, Champion, 1903, p. 157.

522 Le 30 novembre.
523 Il doit s'agit du provincial de la province de Paris, puisque le couvent de Saint-Jacques est mentionné. En effet, le

provincial de Bretagne est alors  Joseph de Morlaix (MS p. 212) et celui de Touraine Claude de Bourges (MS p.
147)

524 MS 0275, p. 238.

170



des enluminures que par celui du texte, écrit tout entier avec une extrême régularité, tout le soin

apporté  à  un  ouvrage  modeste  dans  ses  dimensions  et  ses  composants,  mais  d'une  très  grande

ambition quant à ses buts : redonner l'unité à la province par l'évocation des racines et le rappel de

la règle. Les matériaux employés sont l'encre et le papier : un papier ordinaire, relativement fin, sur

lequel a été utilisée en majorité une encre brune, avec pour les images et certains en-têtes des encres

d'autre couleur : rouge, jaune, vert, du bleu en petites quantités.  Cette encre quasiment indélébile

rend impossible l'effaçage qui trouerait le papier fragile. Seule la retouche est possible. Malgré le

soin extrême apporté, les inattentions ne sont pas exclues, ni les maladresses. Ce peut être sur la

largeur d'une tête de colonne, ou sur quelques gouttes d'encre tombées dans une marge. L'erreur est

alors rattrapée en la soulignant à l'encre rouge, ou en étendant la surface de la tache pour lui donner

une forme décorative : à deux reprises apparaissent ainsi dans le manuscrit des demi-fleurs de lys

rouges525 ou des  arabesques  brunes526.  Il  arrive  aussi  qu'un  onglet  mal  découpé  se  révèle  trop

important par rapport aux autres : c'est alors un ornement vert qui, tout en réduisant l'espace écrit,

unifie l'ensemble en adoptant la même nuance de vert que celle qui se trouve sur une image527.

Quelquefois une tache ronde tombée dans une marge se retrouve pupille d'un œil528. Détails infimes

qui  portent  à  notre  attention un tempérament  d'une extrême méticulosité,  capable  d'une grande

concentration et d'un goût de bien faire visant à la perfection,  que doivent sans nul doute troubler

les échos du monde et, à plus forte raison, les dissensions survenant à l'intérieur même du couvent.

Cette habileté manuelle,  mise en œuvre dans  la jeunesse  de B dans les décorations d'autel ou les

monuments temporaires érigés lors des grandes fêtes, se redirige sans doute, par la suite,  compte

tenu de ses problèmes de santé, dans des ouvrages plus modestes mais dont l'emploi peut s'avérer

décisif pour la province. Ainsi, en 1648, lors de sa visite au couvent de Rennes, le Général Innocent

de Caltagirone reçoit une carte des deux provinces de Touraine et de Bretagne, exécutée par B529.

Cette carte est présentée à l'appui des revendications d'extension de la Bretagne. Ce savoir-faire de

cartographe est également utilisé dans le manuscrit lui-même530.

525 MS 0275, pp. 10 et 21
526 Ibid, p. 77
527 p. 121 pour l'onglet représentant l'année 1631, et reprenant le vert de l'image p. 95.
528 C'est le cas p. 134. 
529 Le RP  Joseph de Vitre lui présenta à Rennes la carte des deux provinces  de Touraine & Bretagne,  que le P.

Balthazar de Bellesme lui envoyoit, & dedioit, où l'on voyoit clairement la grande inesgalité & injuste Division.MS
p. 232

530 MS p. 15 (Toute cette belle province) et, de manière plus approximative, une minuscule carte du monde p. 254.

171



La carte présentée ici, dite « lavée » car manuscrite et enluminée, est très schématique, et comprend

même  de  notables  erreurs :  c'est  le  cas  de  la  presqu'île  du  Cotentin,  dont  la  forme  disparaît

quasiment, d'une Bretagne amputée de la presqu'île de Crozon, et du Loir, identifié par la présence

de La Flèche mais qui, d'affluent de la Sarthe, devient affluent de la Loire, et se trouve déplacé vers

le Sud. Si Belle-Île  (dont on remarque l'appellation « au Roy » faisant allusion à la toute récente

confiscation à Fouquet), Ouessant et Batz sont relativement bien placées, ce n'est pas le cas de l'île

d'Yeu qui, elle, se trouve déplacée vers le Nord. Toutes les îles, dont ni la forme ni l'orientation ne

sont  respectées,  sont  largement  surdimensionnées,  comme  l'est  aussi  le  Mont-Saint-Michel.

L'emplacement du Portugal et de l'Angleterre, également, est erroné. Destinée à illustrer l'unité de la

Province,  cette  carte  a  peut-être  surtout  une  valeur  décorative,  où  la  volonté  d'exactitude  est

secondaire. A moins qu'elle n'ait été dessinée de mémoire ? 

Elle respecte en tous cas les conventions alors en usage décrites par François de Dainville531 : c'est

le cas des rivages hachurés puis lavés en bleu, ainsi que des rivières flanquées de la mention « fl »,

comme fleuve (il n'y a pas à cette époque la distinction que nous faisons actuellement). L'estuaire de

la Loire est signalé par des petits points, la mer, laissée en blanc, comporte des moirures en usage

dans les cartes flamandes des années 1570-1620. Le monstre marin qu'on y voit est fréquent sur les

cartes marines, où il représente les dangers encourus par les voyageurs. 

On distingue,  sur  la  terre, des  différences  entre  de  grandes  villes  comme Le  Mans,  Nantes  et

531 DAINVILLE F. de, Le langage des géographes: termes, signes, couleurs des cartes anciennes, 1500-1800, Paris, A. et 
J. Picard, 2002 [1964].

172

La province capucine de Bretagne, MS 0275, p. 15



Rennes, et de plus petites comme Saint-Malo, Quimper, ou Brest. Les sièges d'évêchés sont signalés

par la croix ancrée,  un établissement religieux comme l'abbaye de Saint-Mathieu est  également

marqué de la croix. 

La surface sur laquelle se trouve ramassée la province toute entière est très réduite. Pourtant, le

Maine,  l'Anjou, le Haut-Poitou sont indiqués,  ainsi  que,  en rouge,  les provinces limitrophes de

Normandie et de Touraine.  De  ce fait, il reste peu de place pour figurer l'ensemble des éléments

significatifs : c'est là, sans doute, que s'opère le choix personnel de B. Il réside au couvent du Mans,

dans une ville qui, de ce fait, revêt sur le dessin la même importance que les très grandes villes de

Nantes et de Rennes. Les autres villes indiquées sont Quimper, que B. connaît puisqu'il s'y est rendu

au début de sa vie religieuse, Brest, qui n'est encore qu'un gros bourg ne renfermant  alors aucun

couvent  de capucin,  mais qu'il  a peut-être  vu,  tout  de même, lors de cette  incursion en Basse-

Bretagne. Plus explicable peut-être est la présence de l'abbaye Saint-Mathieu, qui, après une longue

période de prospérité, connaît le délabrement avant une restauration en 1655 par les bénédictins de

Saint-Maur. Il est très possible que B. en ait eu connaissance du fait de la restauration parallèle, à la

même époque, de l'abbaye de la Couture, au Mans, dont il fait état dans l'éphéméride. Si, peu après

la résolution de l'affaire de Touraine, il semble normal que B. mentionne les Sables et La Flèche,

deux couvents récemment recouvrés, pourquoi, par contre, le choix de Saint-Malo, plutôt que celui

de Morlaix ou de Vannes, par exemple ? 

Et c'est toujours en raison des dons qu'il manifeste (dons graphiques ou poétiques) que le manuscrit

lui a été demandé : Si Dieu a mis un si beau & nécessaire soleil, au com(m)encement, & a la teste

de son livre, pour en descouvrir les merveilles, & les secrets aux hommes, n'est-il pas raisonnable

qu'à son imitation, ie pose a la teste de ce livret l'image du soleil de justice, & de grace divine,

Iesus-Christ,  sans  la  lumière  duquel,  tout  ce  qui  est  dans  ce  livre  de  plus  rare,  &  précieux,

demeurera inconneu, & inutile dans les tenebres, mais avec laquelle on connoistra que la justice

demandait de moi que je n'enfouisse pas cet unique et petit talent que Dieu m'a donné, sur peine

d'encourir le blasme & le chastiment du mauvais & paresseux serviteur qui n'ayant qu'un talent,

l'avait enfouy sans le faire profiter et produire au public532.

Il rejoint à cet égard d'autres religieux qui sont ses contemporains, et qui eux aussi utilisent leurs

talents à célébrer la gloire de Dieu. C'est le cas, par exemple, du jésuite flamand Daniel Seghers

(1590-1661) très célèbre à l'époque comme peintre de fleurs. Celles qu'il représente peuvent faire

l'objet d'une composition où elles figurent seules ou, plus fréquemment, constituer un encadrement

destiné  à  valoriser  une  scène  religieuse,  souvent  en  grisaille.  Dans  ce  cas,  la  symbolique  des

532 MS p. 14. B. y fait allusion à la parabole des talents (Mathieu, 25, 14-30)

173



végétaux rejoint la scène figurée : ainsi, roses et lys encadrent une Vierge à l'enfant, ou des plantes

épineuses comme des chardons ou des églantines rappellent la Passion, mais jointes au feuillage

persistant  du lierre  qui,  lui,  évoque la  résurrection.  On peut  citer,  dans  un tout  autre  genre,  le

chartreux espagnol Juan Sanchez Cotan (1560-1627) entré en religion l'année même de la naissance

de B., grand peintre de natures mortes d'une extrême sobriété, où quelques légumes se détachent sur

un fond sombre que des critiques récents ont vu comme l'équivalent de la nuit mystique et par là

comme l'objet même du tableau533. 

Mais à  vrai dire on ne sait, lorsque B. fait allusion à ce talent, s'il n'évoque pas plutôt le talent

littéraire dont il use tout au long du manuscrit, particulièrement dans les passages en vers. Ce talent

littéraire est en tous cas celui d'autres religieux qu'il célèbre comme Urbain VIII, à l'occasion de la

mort de celui-ci, avec un emportement manifeste contre ses détracteurs, et une volonté nette de lui

trouver de glorieux prédécesseurs :  Il a  esté blasmé de quelques petits Esprits de ce qu'il s'estoit

addonné à la Poésie. Mais il n'a rien fait en cela qu'imiter un Damase, un Grégoire de Nazianze,

un Sinesius, un Sydonius, un St Bernard & un St Thomas, com(m)e encores un David, un Salomon,

un  Ieremie  ou un  Moyse, qui ont tous fait de beaux vers; Enfin ceux qui l'ont blasmé sont des

ignorans qui n'ont pas l'esprit d'en faire : quicquid ignorant blasphemant [Ils blasphèment ce qu'ils

ignorent], dit l'Apostre534. 

La référence est faite aux grands ancêtres, que le temps et la reconnaissance par l'Eglise légitiment

aux yeux de B. L'on peut se demander si, à l'intérieur de  la province de Bretagne où il  réside,  il

connaît d'autres religieux qui y vivent alors, et dont les qualités poétiques sont largement célébrées :

c'est le cas de Jean de Saint-Samson (1571-1636), carme aveugle au couvent de Rennes et reconnu

comme un grand mystique535, du récollet Zacharie de Vitré536,  ou du talent de traducteur du carme

Cyprien de la Nativité de la Vierge537. Mais sans doute ignore-t-il, au sein même de l'ordre, Martial

de Brive, un autre capucin mort en 1650, dont les Oeuvres poétiques et saintes,  et notamment les

paraphrases des Litanies de la Vierge, sont celles d'un très grand artiste. 

A plus forte raison ne fait-il pas mention des contemporains n'appartenant pas au milieu religieux. Il

533 QUIVIGER F., « Signifier le vide », op. cit.
534 Epître de saint Jude, 10. MS p. 230.
535   JEAN DE SAINT-SAMSON et L.P. DONATIEN DE SAINT-NICOLAS, Les Oeuvres spirituelles et mystiques, du divin 
contemplatif F. Jean de S. Samson... avec un abrégé de sa vie, recueilly et composé par le P. Donatien de S. Nicolas , 
Rennes, P. Coupard, 1658.
536 ZACHARIE DE VITRÉ , Essays de méditations poétiques sur la passion, mort et résurrection de Notre Seigneur Jésus-

Christ. (Par le P. Z.D.V., récollet), Paris, F. Muguet, 1659.Ses poésies figurent dans de nombreuses anthologies,
comme celle de Jean Rousset. Voir à ce sujet ROUSSET J., Anthologie de la poésie baroque francaise, Paris, A. Colin,
1971.Il existe une réédition toute récente : ZACHARIE DE VITRÉ, DONALDSON-EVANS L.K. ED., Les Essais de méditations
poétiques  sur  la  passion,  mort  et  résurrection  de  Notre-Seigneur  Jésus-Christ ,  Paris,  Classiques  Garnier,
coll.« Bibliothèque du XVIIe siècle », n˚ 3, 2015.

537 JEAN DE LA CROIX, Les Oeuvres spirituelles, traduit par CYPRIEN DE LA NATIVITÉ DE LA VIERGE, Paris, Chevalier, 1641.

174



ne  reprend  ainsi  aucunement  dans  son  éphéméride  les  faits  ayant  trait  à  la  poésie  ou  à  la

peinture évoqués dans le Thrésor de Pierre Guillebaud :

Ce fut aussi en ce temps qu'un menuisier de Nevers nommé Adam Billaut commenca de fleurir en la

Poësie,  iusqu'à  rendre  toute  la  Cour,  pour  ne  pas  dire  toute  la  France  également  resjouie  et

estonnée de le compter parmy les Poëtes plus ingénieux. Il n'a point estudié dans les Universitez,

néantmoins  il  semble  non seulement  esgaler,  mais  encore  surmonter  en  l'aymable  mestier  des

Muses les plus grands génies qui s'y adonnent538.

L'intérêt de B. pour la poésie aurait pu l'amener à faire état de ce fait. Cependant, Balthazar connaît

surtout la poésie spirituelle. Et Adam Billaut, en s'élevant au-dessus de sa condition, contrarierait la

vision ordonnée du monde qui est celle de B., où chacun reste à sa place. 

En ce mesme temps plusieurs excellens esprits fleurissoient aussi en la Peinture, qui est comme la

sœur germaine de la Poësie, puisqu'on la définit  une Poësie  muette, de mesme que l'autre une

Peinture Parlante539 : Guillebaud cite ainsi, en Flandres Pierre Paul Rubens, en Italie Salvatore Rosa

ou Pierre de Cortone, ou le sieur Nicolas Poussin, Normand de nation, admirable à bien faire les

grands tableaux540 :  alors qu'il  semble souvent  que dans  l'ensemble foisonnant  des faits  ou des

personnes qui sont mis à sa disposition par le Thrésor, B. en sélectionne certains en fonction de leur

 aire géographique  d'origine (Maine, Normandie, Bretagne : c' est le cas notamment des chefs de

guerre), la qualité de normand de Nicolas Poussin n'aide aucunement à sa prise en compte : on peut

en conclure que, pour la poésie comme pour la peinture,  l'appartenance à l'état religieux est  un

élément essentiel pour Balthazar. 

A une seule reprise,  il évoque une grande bibliothèque, celle du  Hollandais Adriaan Paw,  alors

même que les bibliothécaires sont souvent évoquées chez Guillebaud, par exemple Gabriel Naudé
541, Jean Descordes, chanoine limousin, dont la bibliothèque est rachetée tout entière par Mazarin à

sa mort542, ou encore Jacques Chifflet543.

On pourra certes expliquer ces réticences par le peu de prix que les capucins accordent à un vain

savoir ou à des possessions terrestres.

538 Trésor p. 930
539 Trésor p. 931
540 Il fait aussi état de la mort du dessinateur Dumonstier « plus excellent crayonneur de l'Europe ». Trésor p. 1003. Sur 

cet artiste relativement peu connu, voir LECOEUR D. et H. ZERNER, Daniel Dumonstier, 1574-1646, Arthena, Paris, 
2006.

541 Trésor p. 934
542 Trésor p. 955-956
543 Trésor p. 960

175



III 2 b   Le couvent, un rempart     ?   

Un homme attaché à la vie contemplative 

Matteo Basci, lorsqu'il fonde au XVIe siècle l'ordre des capucins, le voit comme devant remplir un

double office : Et ainsi faisant, tantost servant au ministère de Marthe, et tantost au silence de

Marie, ensuyvront Jesus-Christ en vie meslée: lequel après avoir prié sur la montagne, descendoit

au temple pour prescher : aincois descendoit du ciel pour sauver les ames544.  Cet équilibre idéal

entre deux tendances opposées est bien illustré, en 1662, par Yves de Paris : La Providence qui nous

donne  successivement  le  jour  et  la  nuit,  la  police  qui  a  des  places  publiques  et  des  maisons

particulières,  nous enseignent  à  mettre  des bornes à nos  actions,  à  rentrer  chez nous après le

commerce que nous avons eu avec les autres. C'est le propre d'un vagabond d'être continuellement

544 CHA ̂TELLIER L., La religion des pauvres: les missions rurales en Europe et la formation du catholicisme moderne 
XVIe-XIXe siècle, Paris, Aubier, 1993, p. 22.

176

Le beau mont des vertus, MS 0275, p. 22 "Congregavit nos", MS 0275, p. 95



dehors, d'un lache et d'un incapable de se tenir toujours caché sans jamais oser paraître545. 

Mais dans la réalité, le nombre des capucins s'accroissant, les fonctions sont cependant amenées à

se spécialiser. Si la vie monastique reste essentielle, les prédicateurs sont plus tournés vers le monde

et l'action.  B.,  lui,  est un simple prêtre. Il n'a pas de ministère, ni de juridiction pour donner le

sacrement de pénitence. Il suit, comme les clercs, une vie d'observance de la règle, au sein même du

couvent, c'est un « prêtre du bréviaire »546. C'est pour lui le plus important, et c'est aussi ce dont il

souligne  la  difficulté,  peut-être  du  fait  d'une  trop  grande  valorisation  accordée,  selon  lui,  aux

missions d'apostolat. Sans doute est-ce la raison de l'extrême brièveté de la notation consacrée, dans

l'éphéméride, à la mort du père Joseph : Le RP Joseph de Paris meurt à Rueil le 18 décembre 1638

et son général l'enterre547.  Il évoque toutes les provinces, les villes, les couvents, et demeures, où

ont habité tant de généreux frères mineurs, qui sont maintenant canonisez au ciel, comme autant de

glorieux martyrs et confesseurs, lesquels ont souffert dans ces lieux, non pas des prisons et des

martyres  d'une  heure,  par  la  corde,  par  la  potence,  ou  par  le  tranchant  de  l'épée,  mais  de

30.40.50.60 & de 74 ans, & enfin de toute leur vie qui n'a été qu'une perpétuelle prison & un

continuel sacrifice de leur volonté, si précieuse à l'home, & une privation quotidienne de tous les

plaisirs sensuels de la nature, avec une praticque forte, & constante des vertus plus sublimes, & des

vœux seraphicques, qui a chaque moment donnoient la mort a leurs sens, souvent plus sensible, &

fascheuse, que la mort prompte, & sanglante de plusieurs martyrs 548.

La vie religieuse de 74 ans est celle d'Elisée de Vitré,  mort à cent ans, qui représente pour lui le

provincial idéal, avec sa devotion incroyable a bien celebrer la saincte Messe tous les iours, avec

des  preparations  ravissantes,  avec des  ceremonies gravement  religieuses,  & sans confusion ny

iamais aucune precipitation, la celebrant comme s'il eust esté au milieu du paradis, en la presence

de Dieu, & des Anges, & ensuitte rendant à Dieu, en profond silence, & repos de corps, & d'esprit,

des actions de graces de ce benefice incomparable, si longues, si amoureuses, qu'il y eust passé

toutes les matinées entières, si l'obeissance ne l'eust obligé à quitter Dieu pour Dieu549. 

Cet éloge de l'oraison glisse,  lorsqu'il évoque Gabriel d'Ernée, qui est prédicateur,  vers une autre

dimension : il n'estimait pas moins le couvent l'élément de son salut, & de la vie de grace, que le

poisson faict l'eau, hors laquelle il est en continuel danger de sa vie, et d'estre dévoré des chiens550 

545 Cité dans DOMPNIER B., « Tensions et conflits autour des missions chez les capucins du XVIIe siècle », in Religione, 
conflitualittà e cultura . Il clero regolare ne'll Europa d'antico regime, Giannini, Massimo Carlo, dir,Roma, Bulzoni
2006, p. 13.

546 MAUZAIZE J., Le rôle et l’action des Capucins de la province de Paris dans la France religieuse du XVIIème siècle, 
op. cit., p. 217.

547 MS 0275, p. 225. Le Père Général des Capucins est à Paris et préside à l'inhumation au Couvent Saint-Honoré.
548 MS 0275, p. 26
549 MS 0275, p. 14-16
550 MS 0275, p. 16

177



Une violence dans  l'expression qui  mesure à quel  point  le  couvent constitue pour B. le  refuge

absolu, où l'on est a l'abry de ces peuples mutins551. 

Et quand bien même les religieux sont amenés à fréquenter le monde, ils doivent y rester le moins

longtemps possible :

Ces anciens religieux n'alloient jamais en ville,

Que par nécessité, ou pour un bien utile, 

Au salut du prochain, lors que les Supérieurs

Le jugeoient à propos, & non les inférieurs,

Aussitôt qu'ils avoient accompli l'obédience

Ils retournoient soudain, dans le lieu d'asseurance

Craignant de contracter le mal contagieux

Du monde & des mondains, subtils et fallacieux.552 

De Marthe  ou de  Marie,  B.  est  donc  incontestablement  Marie.  Tout  au  long du manuscrit,  on

retrouve  l'éloge  de  la  vie  contemplative,  perceptible  graphiquement  dans  les  deux  grandes

enluminures  de religieux en oraison, mais aussi dans de nombreuses notations, où il appuie ses

convictions par un recours à l'autorité : c'est le cas dès le début du manuscrit, où les frères envoyés à

Rome reviennent avec la nouvelle suivante : 

Dedans l'an mil six cent soixante deux, à Rome,

A tenu le chapitre, auguste & general, 

Ou le pape Alexandre a fait voir tout en somme 

Que l'oraison estoit notre esprit principal […]

Puisque donc la retraitte, & la vraye Solitude, 

Le Silence sacré, & la saincte Oraison, 

Sont l'Esprit qui nous doit sortir de servitude

Embrasons-en nos cœurs, comme un bruslant tyson553

L'autorité  en  question  est  le  chapitre  général  tenu  en  présence  du  pape,  mais  B.  se  réclame

également de la Bible : Sedebit solitarius et tacebit, quia super se levabit554 Et des Pères. Pour lui,

tous les meilleurs esprits ont aymé la retraitte, l'humilité profonde, et de vivre en cachette555. Ainsi

saint Jérôme, pour qui la ville est une prison, et le désert un paradis :  Unusquisque ducitur sensu

551 MS 0275, p. 42
552 MS 0275, p. 87
553 MS 0275, p. 10
554 Que le solitaire s'asseye à l'écart, et se taise quand on le lui impose. (Lamentations, 3, 28, cité p. 94)
555 MS 0275, p. 85. Ce goût du retrait du monde est alors partagé par les Solitaires de Port-Royal, et le poème de 

Jacqueline Pascal, « Sombres déserts, retraites de la nuit » reprend la même thématique. 

178



suo. Oppidum mihi carcer & solitudo paradisus 556.

Les remontrances à la jeunesse

C'est sans doute la raison pour laquelle il apparaît troublé à la fin de sa vie. B. revient fréquemment,

au sein du couvent, sur des avertissements en direction de la jeunesse, dont il regrette le manque de 

respect envers les aînés, ainsi que le manque d'enthousiasme pour les rigueurs de la vie monastique.

Dans la partie du manuscrit intitulée Testament admirable des grandes et précieuses richesses557, il 

écrit ainsi :

Jeunesse prenez garde à ce qu'ont fait vos Pères,
Pendant que Dieu les a exempté des misères

De la faible vieillesse et de ses maux fascheux
Faites ce qu'ils ont faict, & quand vous serez vieux, 
Vous serez ce qu'ils sont, peut-être à grand -peine,558 

Leur moisson est cueillie, et leur grange en est pleine, 
Mais vous si vous pensez, comme eux vous reposer, 

Vous vous trouverez gueux, et ne pouvant payer
les devoirs qui sont dus à la terre promise

Vous ny entrerez pas, sinon nuds en chemise
Car nul n'y est admis , qu'il n'ait bien travaillé, 
Au temps de sa jeunesse, et des biens amassé, 
Pour enrichir son ame, & la rendre bien digne
D'aller devant son Dieu qui rejette l'indigne559

Le jeune est vraiment fol, qui ne veut amasser, 
Et qui veut en vieillard déjà se reposer ; 

Une plante qui croît n'est pas chargée de grainne, 
Comme un épi de bled, ou celuy de l'aveyne ; 

Chaque chose a son temps, les vieux ont travaillé,
Et se sont enrichis, d'un or tout émaillé

Jeunesse c'est à vous de travailler sans cesse, 
Si vous voulez comme eux vous charger de richesses560.

Il importe évidemment de considérer que plusieurs conditions sont réunies pour que B. se trouve

amené à produire ce discours : il est âgé (58 ans), et l'ordre se trouve certainement à une période

charnière qui voit la fin de l'époque « héroïque » et de la fondation de nouveaux couvents, tandis

que les professions se multiplient avec, peut-être, une moindre exigence dans le recrutement. Il est

556 JEROME DE STRIDON, « Lettre 125 au moine Rustique », in Lettres, Tome IV, Paris, Les Belles Lettres, 1954, p. 121, 
cité p. 95 du manuscrit.

557 MS 0275, p. 85-88. Cette partie, constituée de 184 lignes en vers, s'interrompt brusquement. Elle est suivie d'une 
page blanche. 

558 On ne peut s'empêcher de penser à Corneille et aux Stances à Marquise, comédienne de Molière, en 1658 :
 Souvenez-vous qu'à mon age, vous ne serez guère mieux 

559 B. fait ici par exemple référence à Matthieu, 3, 12 : il a la pelle à vanner dans sa main, et il nettoiera son aire, et il 
ramassera son blé dans le grenier ; quant aux bales, il les consumera dans un feu qui ne s'éteint pas 

560 MS 0275, p. 88

179



possible d'ailleurs que ce discours à la jeunesse s'inscrive dans la tentative de reprise en mains après

les  désordres occasionnés par  la partition de la  Province de Touraine.  En effet, les instructions

officielles visent  à maintenir  le  plus  possible  l'état  des  choses :  la  XXVe session  du concile de

Trente prône le retour à la seule vie monastique traditionnelle : car si ces choses qui constituent la

base et le fondement de toute discipline régulière ne sont pas observées avec exactitude, l'édifice

entier s'écroulera nécessairement561 

Cependant les remarques ne sont pas que de pure forme et s'augmentent de notations prises sur le

vif, et dont l'amertume est d'autant plus forte que le souvenir en est tout récent  : ainsi du Chapitre du

Mans du 8 septembre 1662, qui est la date officielle de remise du manuscrit562 : 

Dans ce chapitre fut faicte une proposition par quelques jeunes vocaux, bien contraire à l'humilité.
des  FF  mineurs,  qui  doivent  désirer  les  dernières  places,  &  non  affecter  les  premières  avec
Lucifer ; A scavoir qu'es chapitres tous les vocaux gardiens, & discrets, pour jeunes qu'ils fussent,
précédassent au choeur, au refectoire & aux processions tous ceux de la famille, quelques anciens
qu'ils  peussent estre,  & est  à noter qu'entre les vocaux il  y  en avait  beaucoup de forts  jeunes
com(m)e de 18 à 20 ans, & dans la famille il y avoit des religieux prestres, & prédicateurs, tous
blanchis au service de la Religion, les uns de 50 ans, & les autres de 42, 40, 38 & 37 ans de
profession. Cette proposition ne fut si tost prononcée que tous les vrais enfanst de S Francois en
fremirent  de crainte,  & conneurent  que cela venoit  de  quelqu'un  de la  race  des  Rabbys de la
superbe Synagogue de Satan, c'est pourquoy on ferma les oreilles à ce sifflement orgueilleux, &
tout opposé au contraire à ce qui se praticque à Rome aux chapitres généraux, ou nonobstant que
les vocaux soient tous généraux, provinciaux, deffiniteurs, & les plus considérables de la religion,
si est ce que la famille les precedde partout, au choeur, au refectoire, ou elle fait tous les signes
(selon la resolution qu'en a donnée la sacrée congrégation de Ritibus (ie des rites)) es processions
& par tout, ce que tous ces RR pères pratiquent avec autant d'humilité, que quelques jeunes peu
religieux voudroient renverser pour se voir au dessus des testes blanches de leurs pères, qu'ils ne
sont pas dignes de regarder563.  Scriba' & Pharisa' amant primos recubitus in coenis, & primas
cathedras in Synanogis, & salutationes in foro, & vocari ab hominibus Rabbi.[Les scribes et les
pharisiens aiment le premier divan dans les dîners, les premières places dans les synagogues, les
salutations sur les places publiques, et être appelés Rabbi par les hommes] Vos autem (humiles
capucini) nolite vocari rabbi.[Pour vous (humbles capucins) ne vous faites pas appeler Rabbi], Qui
enim se exaltaverit, humiliabitur [Celui qui s'élève sera abaissé]Math 23, 6. C'est ce qui est arivé a
ces  jeunes  amateurs,  & proposeurs  de  nouveautez,  qui  sont  restez  confus  de  leur  sourcilleuse
proposition,  ce  qui  doit  servir  d'exemple  à  la  postérité,  pour  ne  jamais  rien  attenter  contre

561 RAPLEY E. et MELANCON C, Les dévotes: les femmes et l’Église en France au XVIIe siècle, S.l., Bellarmin, 1995, 
p. 42.

562 MS 0275, p. 244.Cela pose la question de la datation réelle de cet écrit, dont la page de titre mentionne cette date, 
mais que B. garde par la suite pour le compléter. L'a-t-il en fait vraiment remis ? 

563 Ce problème des prééminences au choeur et au réfectoire se pose sérieusement dans tout l'ordre  depuis un certain 
temps : en 1637, le général de l'ordre, Jean de Montcalier, doit donner les directives suivantes : Pour éviter les 
confusions qui naissent au temps des chapitres soit généraux, soit provinciaux, on renouvelle l'ordre déjà praticqué 
au chapitre général précédent, à scavoir : que durent le dit chapitre général, lorsque le TRP général ne se trouvera 
pas au choeur ou au réfectoir, le premier deffiniteur aura soing de faire le signe et autres fonctions nécessaires ; et, 
manquant celuy cy, succedera le second et ainsi successivement, le mesme s'observera aux chapitres 
provinciaux.Mais si par cas fortuit, tous les TRP de la deffinition estoient empeschés aux chapitres généraux, le RP 
Provincial de la province fera le signe. Bibliothèque Capucine de Paris, Recueil de manuscrits 172, concernant la 
province de Touraine, Ordonnances, advis et déclarations faits à notre chapitre général en 1637 en notre couvent 
de l'Immaculée Conception à Rome par le TRP Jean de Montcalier ministre général et par les RRPP deffiniteurs 
généraux, fol. 77-78 

180



l'humilité séraphicque la base de la Religion.564

L'indignation de B. apparaît nette,  et son propos même agressif. Il est évident que si  pour lui le

couvent doit être un îlot de sécurité au milieux des peuples mutins, ce n'est peut-être plus pour lui le

cas, au Mans, en 1662. Lors du chapitre provincial, certes, mais aussi dans sa vie quotidienne de

simple prêtre à rôle plus contemplatif qu'actif, du fait peut-être de son tempérament, mais à coup sûr

de sa maladie. 

Nous avons en effet la chance de connaître, de manière indirecte, le nombre de frères présents au

couvent du Mans en 1661, par le biais de la liste des signataires du Formulaire de condamnation des

cinq propositions de Jansénius565. Ils sont 45 à signer, à l'unanimité, le formulaire. C'est donc à 45

que s'élève, en 1661, le nombre des capucins présents au couvent du Mans, dont nous avons aussi le

nom. Cela permet de se reporter au catalogue pour y trouver l'année de profession de chacun, et

quelquefois l'âge au moment de la profession, ce qui permet de rétablir, dans une certaine mesure,

l'âge des frères du couvent en 1661, c'est-à-dire, à peu de choses près, l'état du couvent en 1662. 

On y voit une dizaine de frères entrés en religion dans les années 1610-1620, dont le plus âgé est

Cosme de Durtal  (né en 1593, 68 ans et  49 ans d' « ancienneté en religion») Les données sont

beaucoup moins complètes par la suite. Sans doute peut-on en déduire que Balthazar connaît bien

les plus âgés qu'il fréquente depuis longtemps, par exemple Anaclette de Lassay, qui vient, comme

564 MS 0275, p. 244. 
565 MS 0275, p. 242

181

Villes d'origine des frères présents au couvent du Mans en 1661. Celles entourées d'un cercle sont celles 
d'où proviennent les frères ayant fait leur profession dans la décennie 1610-1620



Ange de Mamers, Cosme de Durtal, Antonin du Mans ou Florent de Mayenne, de villes proches de

son lieu d'origine. L'âge des autres frères n'est pas indiqué (manque d'intérêt, découragement devant

l'ampleur de la tâche face à l'accroissement des professions?) mais pour une vingtaine d'entre eux, la

date d'entrée en religion est postérieure à 1650. On peut, si l'on adopte la moyenne d'âge au moment

de la profession retenue pour l'ensemble des 348 frères du catalogue  (20-21 ans), tabler sur une

vingtaine d'années :  la moitié  des frères du couvent du Mans, dont le nombre a du s'étoffer de

manière relativement  récente,  a  en 1661 entre  20 et  30 ans.  Compte tenu de l'expansion de la

province, ils viennent de lieux plus éloignés : de Rennes, de Vannes, mais aussi de Saint-Brieuc, de

Lamballe, du Croisic ou de Crozon... Les frères lais, dont il fait état à la fin de la liste, sont, comme

B.,  relativement âgés, mais il n'en n'est pas question puisque, littéralement, ils n'ont pas voix au

chapitre566.

On peut au vu de ces indications, considérer peut-être que sinon dans la réalité (qu'en est-il de l'âge

des frères entrés au couvent dans les années 1630-1640?) du moins dans le ressenti de B., il existe

au sein du couvent du Mans une fracture générationnelle entre les pionniers ayant connu les petits

couvents de dix à quinze frères, et les derniers arrivés pour lesquels l'entrée en religion ne revêt pas

la même signification. En tous cas, B. leur reproche, toujours en ce chapitre du Mans de 1662, de

vouloir introduire la musique dans le couvent : 

Dans ce chapitre fut faict déffence estroite, & par ste obédience de n'avoir, ny tenir es couvents 
vielles, viollons, espinettes & semblables instrumens musicaux pour en iouer, & ordonné a ceux qui 
en avoient de les rendre, ou brusler. Ce com(m)andement a chassé un démon qui pretendoit faire 
tenir le bal tous les soirs es convents de la Province, & chasser l'esprit de larmes et de 
componction  [...] Va'illi, per que scandalum venit Math. 18-17567. 
Ce refus de la musique est également patent dans la grande enluminure du Portement de croix, où la 

main droite du religieux se trouve ensanglantée du contact avec les épines : Voicy ma charmante 

espinette & musicque .

Mais  en  dehors  du  cercle  religieux,  où  les  questions  ayant  trait  à  la  discipline  conventuelle

interfèrent nécessairement avec l'aspect générationnel, on peut relever des notations ayant trait à la

566 Voir liste complète en annexe. 
567 Malheur à celui par qui le scandale arrive, cité p. 244.

182

Voici ma charmante épinette, MS 0275, p. 20



jeunesse dans le monde profane :

- quand B. reprend dans son éphéméride des informations données par Pierre Guillebaud : 

On fait cette année 1642 un traitté avec le Roy d'Espagne, ou furent compris le duc de Bouillon, le
grand escuyer fils du feu mareschal d'Effiat, qui du feu d'une trop grande jeunesse s'estoit engagé
dans une mauvaise affaire au sceu de Mr de Thou. Le viel Proverbe dit que Beauté avec chasteté,
jeunesse avec solidité, & vieillesse sans maladie, sont rarement de compagnie568. 

- quand il les complète, au moment de la mort de Charles Vialart, évêque d'Avranches : dans l'éloge

qui  lui  est  fait  et  qui  comprend des  considérations  générales  sur  le  courant  de chaque vie ,  G.

indique :

La vie humaine, disoit-il, a ses temps distinguez comme le jour, elle a son matin, son midy, son soir
&  sa  nuict.  Bienheureux  qui  la  passe  sans  expérimenter  les  inconstances  &  vissicitudes  des
mondains , B. rajoute : la jeunesse est sotte qui veut jouir du repos de la vieillesse, & qui veut user
de ce qu'elle n'a point encore acquis569. 

- quand, au contraire, il ne les reprend pas : lorsque G. signale la victoire de Rocroi, il fait état ainsi
du jeune âge du duc d'Enghien : A quelque temps de là, le Roy envoya une armée en Picardie, dont
il fit général le duc d'Anguyen, bien que non encore parvenu à l'aage de vingt ans. … A la vérité
cette charge de General estoit grande et pesante pour l'esprit d'un si jeune prince, mais sa majesté
le mesura au naturel des anciens dieux, qui (comme dit Pindare) parvenoient à la perfection par un
chemin beaucoup plus court que les hommes570.

Pas de compliment de ce type chez B., qui d'ailleurs parle de bataille mais non de victoire, retenant

surtout la mort, dans le camp adverse, du vieux comte de Fuentes, goutteux comme lui. La même

réserve s'applique à d'autres nouvelles ou remarques transmises par G. et dont il ne fait pas du tout

état, ainsi de l'attribution au futur cardinal de Retz  du doctorat en théologie : c'est un prélat jeune

d'ans, mais vieux de mœurs.571

Enfin, dans le manuscrit figure un récit des troubles de la Fronde au sein même de la ville du Mans  :

en 1652, le duc de Beaufort assiège la ville, mais doit se retirer grâce à l'expérience du vieux duc de

Tresmes :

Ainsi,  il  se  contenta  ayant  fait  une  embuscade  au-delà  des  Capucins,  d'envoyer  60  cavalliers
iusques à la porte de Mme de la Cherouvrie, qui tyrerent un coup de pistolet pour donner l'allarme,
comme ils firent, pensans qu'on sortiroit après eux, mais Mr de Tresmes expert à ces souplesses de
guerre, ne voulut point permettre a notre ieune & boullante noblesse de sortir, & ainsy se voyant
trompez par un vieux capitaine, ils s'en allerent fort honteux, & confus572.

Au-delà de ce qui apparaît comme une réelle réticence de B. vis-à-vis des jeunes, peut-être peut-on

aussi replacer son discours dans  le contexte beaucoup plus large d'une société où commence à se

568 MS 0275, p. 228
569 MS 0275 p. 230, Trésor p. 977-978
570 Trésor p. 956
571 Trésor p. 970
572 MS 0275, p. 236

183



moduler le droit de correction paternelle573, alors même que se développent, par exemple dans la

littérature, des personnages de fils rebelles comme Dom Juan,à qui son père s'adresse : 

Nous n'avons part à la gloire de nos ancêtres qu'autant que nous nous efforcons de leur ressembler,
et cet éclat de leurs actions qu'ils épandent sur nous , nous impose un engagement de leur faire le
même honneur, de suivre les pas qu'ils nous tracent, et de ne point dégénérer de leurs vertus, si
nous voulons être estimés leurs véritables descendants574.

La haine des femmes 

Le thème des vanités existe dans le livre . Une grande enluminure y représente notamment le crâne

et  le  miroir575,  qui  sont  les  principaux  attributs,  dans  ce  premier  XVIIe  siècle,  d'une  figure

essentielle de l'Ecriture, la Madeleine,  toute-puissante dans  l'art de l'époque, que ce soit dans l'art

pictural, par exemple chez Champaigne ou chez La Tour, ou dans la poésie mystique, chez des

auteurs religieux comme Bérulle576 ou Charles de Saint Paul577, c'est-à-dire Charles Vialart, évêque

d'Avranches,  que  B.  encense  par  ailleurs.  Si  le  rejet  du  péché  revient  constamment  dans  le

manuscrit, la Madeleine constitue la figure principale principale du repentir et de la conversion. Elle

figure au pied du calvaire figurant au bout d'une allée, dans le couvent des capucins d'Audierne,

fondé en 1657578. Or, B. ne l'évoque jamais. 

573 DELUMEAU J. et D. ROCHE, Histoire des pères et de la paternité, Paris, Larousse, coll.« Mentalités, vécus et 
représentations », 1990, p. 114.

574 Molière, Oeuvres complètes II, Gallimard, 2010, p. 889 (1665)
575 MS 0275, p. 163
576 BÉRULLE P. de, Élévation sur sainte Madeleine, Paris, France, les Éd. du Cerf, coll.« Foi vivante », n˚ 224, 1987.
577 VIALART C. et J.-L. BOUCHERAT, Tableau de la Magdelaine en l’état de parfaite amante de Jésus: 1628, Grenoble, J. 

Millon, coll.« Petite collection Atopia », n˚ 11, 1997.
578 CORNEC P., Le Couvent des Capucins d’Audierne: 1657-1795 fondation, vie et disparition d’une institution capiste, 

Audierne, Éd. Du Cap-Sizun, 2000, p. 15-16.

184



Philippe  de  Champaigne,  Madeleine  pénitente,  1657.
Rennes, Musée des beaux Arts 

Georges  de  la  Tour,  Madeleine  au  Miroir,  1635-1640,
Washington, National Gallery of art

Tout  se  passe  comme  si  ce  que  B.  prend  uniquement  en  compte,  c'est  le  péché,  et  non  la

conversion579.

Il  est  certain  que  les capucins  font  partie  d'une  mouvance  qui  rejette  le  monde  de  façon

particulièrement radicale, et singulièrement les femmes, présentées de manière univoque et massive

comme  si  leur seule et  unique fin  consistait  à  détourner les hommes du droit  chemin.  Dans le

manuscrit, près de quatre cent lignes, parfois très violentes, leur sont consacrées, et ce à plusieurs

reprises.

579 Il se comporte de la même manière avec les protestants, passant sous silence des conversions comme celle 
d'Andelot que G. mentionne. 

185



On peut  s'étonner  de ce que,  dans  un écrit destiné à des  hommes  appartenant  déjà  à  un  ordre

religieux, une si grande place soit faite aux femmes dont il ne devrait plus être question, puisqu'il

s'agit  d'un ordre masculin qui s'adonne en grande part  à la contemplation. Cependant,  par leurs

activités de prédication ou de confession, les capucins peuvent être amenés à fréquenter les femmes.

Leur rejet apparaît dans une image580, où l' « aversion des femmes parées » est lié par opposition à

« la  pureté  angélicque » et  apparaît  comme  une  étape  préalable  à  l'  union  avec  Dieu. Ce  qui

apparaît, dans ce « mont des vertus » est bien la tentation toujours présente, même dans une « fuite

du monde exacte ».

Le frère Balthazar n'est pas un prédicateur, mais un prêtre que ses soucis de santé maintiennent

certainement  au  couvent.  Cependant,  il  n'est  pas  avare  de  conseils  destinés  à  éviter  la  mort

spirituelle, que les Religieux rencontrent aysement en iouans avec des femmes & filles bien attiffées,

& cajoleuses, le vray venin des Personnes consacrées à Dieu, com(m)e sont les Religieux, & tous

580 MS 0275, p. 22

186

Pureté angélique et aversion des 
femmes parées, MS 0275, p. 22



les prestres, qui devroient avoir éternellement en horreur ces lieux qui scandalisent leurs ordres, &

leurs caracteres 581 et se fait le porte-parole d'un religieux à qui l'on demande pourquoi parmi les

femmes qui viennent le voir ne se trouvent plus que des pauvres vieilles, chassieuses & décrépites,

que les mendiantes, les pauvres servantes, chambrières, et autres filles fort simples, et modestes, et

qui  en réponse  tient  le  discours  suivant,  dont nous  citons  le  début,  l'intégralité  du  texte,  et  sa

« traduction » en une approche visuelle que j'espère parlante, se trouvant en annexe. 

Vous devez scavoir, que prenant je ne scay quel plaisir, & vaine satisfaction dans l'entretien de ces

belles & bien mises creatures, Un Rayon de nostre Soleil de Grace divine, me passant des yeux au

coeur, me fist sentir, & goûter en un instant, le danger, ou ie m'exposois par mes complaisances

envers ces muguetes, & delicates, me disant interieurement que ces creatures au jugement de Dieu,

m'arracheroient les yeux pour avoir veu le mauvais chemin, qu'elles tenoient pour leur salut, sans

les en avoir bien serieusement adverties, & corrigées, & qu'elles en demanderoient à Dieu iustice,

& vengence co(n)tre moy, & mes semblables. 

Ce rayon fut si pénétrant, & si vif, qu'il me fist prendre de bonnes resolutions, & en effet deux

cajoleuses, m'estant venües voir avec leurs bras decouvers jusques aux coudes, & ornées de tout le

vain attirail de ce sexe mondain ; animé de l'esprit principal, exempt de toute molle lascheté, &

vain respec, ie leur dys : or sus, com(m)e vous m'avez parlé de vos affaires, ie veux aussi vous

parler en vray & bon frere chrestien,  & plus veritable Amy du Salut de vos ames, escoutez-moy

donc. 

Croyez-vous, en bonne conscience, d'estre au chemin du ciel, & d'aller en Paradis, ayans les bras

tous nuds jusques aux coudes, les espaules, & le sein tout descouvert, avec des toiles claires &

transparentes, pour en adoucir la veuë, & rendre ces parties plus sensuellement delectables a la

concupiscence, avec tant de galands, & rubens sur vos gands, & sur tout vostre corps, avec tant de

dentelles de grand prix, avec de si riches iuppes de satin, avec des patins tous brodez d'or, & de

soye, & avec tant de merceries, & folles beatilles, & enfin bien plus semblables a des comediennes,

& basteleuses de theatres, qu'a des chrestiennes filles d'un Iesus Christ crucifié ?

On voit là l'image que se font les capucins des femmes, image souvent liée au luxe de vêtements et

accessoires portés par les dévotes qu'ils voient lors des prédications, ou qu'il suivent en confession.

Ils ne sont pas les seuls à les critiquer. Dans la famille franciscaine, le prédicateur cordelier Michel

Menot582, aux sermons duquel l'on se presse à la fin du XVe siècle, l'affirme : « pour se faire voir du

monde, la femme aura toute sorte de vains ornements : de grandes manches, la tête pomponnée, la

poitrine découverte jusqu'au ventre avec un fichu léger, au travers duquel on peut voir tout ce qui

581 MS 0275, p. 17
582 Sur lui, voir par exemple LARMAT J., « La facétie chez Michel Menot. Discussion », Bulletin de l’Association 

d’étude sur l’humanisme, la réforme et la renaissance, 1977, vol. 7, no 1, p. 53-59.

187



ne devrait être vu de personne [...].C'est dans un tel dévergondage d'habits qu'elle passe, son livre

d'heures sous le bras, devant une maison où il y a une dizaine d'hommes qui la regardent d'un air

de convoitise. Eh bien il n'y a pas un seul de ces hommes qui ne tombe à cause d'elle dans le péché

mortel ».583 Jean Eudes évoque ces « amazones du diable qui s'arment de pied en cap pour faire la

guerre à la chasteté et qui, par leurs cheveux frisez avec tant d'artifices, par leurs mouches, par la

nudité de leurs bras, de leurs épaules et de leurs gorges, tuent cette princesse du ciel dans les ames

qu'elles massacrent aussi avec la leur toute première 584. » Et au début du XVIIIe siècle, elles sont

également visées dans les cantiques de Louis-Marie Grignion de Montfort : 

Madame entre, place , place
A son train, à son coussin, 
Chacun se range, elle passe
Et tous regardent son train. 

Voilà l'idole parée
Près d'un autel décoré

De tous elle est adorée, 
Dieu n'est pas considéré 
Préférer le corps à l'ame

Le temps à l'éternité
C'est ce que le luxe infame 

Fait par sa malignité585.

Les belles courtisanes ne tentent pas seulement le clergé régulier, le séculier peut également en être

victime. Ainsi, B. de B. fait le portrait d'un évêque méritant, à l'occasion de sa mort , et lui attribue

des propos qui,  effectivement, pourraient être tenus par un pieux évêque soumis à la tentation et

ayant lui-même charge d'âme. Il faut avoir retrouvé le document d'origine, c'est-à-dire le Trésor de

Pierre Guillebaud, pour constater qu'il y a là une  déviation du discours original tenu par G. :  Le

début du récit est le même, mot pour mot : Le 12 avril 1646 Messire Jean d'Estresses évesque de

Lectoure meurt à Miredour ville de son diocèse aagé de 64 ans, trouvé au lit de mort chargé d'une

chaisne de fer garnie de poinctes, & son cabinet meublé de disciplines, haires, et cilices : tous les

soirs il donnoit la question à son ame pour lui faire rendre compte étroict de tout ce qu'il avoit faict,

dict,  & pensé pendant la journée. Mais la suite diffère. Là où G. poursuit : C'estoit de peur de

tomber en trois malheurs, dont Dieu menasse figurativement dans le Cantique des Cantiques l'ame

qui se desmelant de connaître beaucoup de choses, ne tasche pas de se connoistre elle-mesme, par

l'examen journalier de sa conscience. Si (luy dit-il) tu ne te connois pas, ô la plus belle d'entre

toutes les femmes, sors d'icy,  vas t en après la piste des troupeaux de tes compagnons, pais les

chevreuils proche les logetes des pasteurs : c'est-à-dire : sors de ma maison, où les seules ames

583 DELUMEAU J., La peur en Occident: XIVe-XVIIIe siècles une cité assiégée, Paris, Fayard, 1978, p. 412.
584     DELUMEAU J., Ibid., p. 413.
585     Cité par J. MEYER dans Histoire religieuse de la Bretagne, Chambray-lès-Tours, CLD, coll.« Histoire religieuse     
des provinces de France », n˚ 3, 1980, p. 159.

188



pures font leur séjour, sors de la paix du cœur dont elles jouyssent, & de la protection que ie leur

donne quand elles se connoissent et me connoissent586... ,  B. fait des commentaires pour le moins

plus charnels. Le sens donné à la femme, allégorie de l'âme,  par G. est  celui  traditionnellement

attribué dans les commentaires du Cantique des cantiques, comme peut le faire Saint Bernard587. Or,

ce n'est pas ainsi que l'entend B., qui, lui, poursuit : « « ce n'estoit pas un prélat de cour qui se

plaist parmi les dames douillettes qu'il fuyoit comme la mort, sachant trop bien que c'est hamecon

pour prendre & perdre les prestres & les asmes consacrées à Dieu : celuy la est ennemy de son

ame, & de son salut, disoit-il, qui se plaist au cajol des femmes belles & bien parées, si un tel

prestre, evesque, ou religieux se sauve, ce sera par grand miracle ; & plus grand que de voir des

etoupes bien seiches au milieu des flammes sans brusler : un evesque, prestre, religieux désireux de

l'éternité bienheureuse, & qui en a goutté l'importance, fuyt la cour, & les belles femmes, comme les

précipices de son salut 588

Un autre passage très impressionnant, et qui manifeste une vraie haine des femmes, est celui-ci  : 

 En effet que voit-on dans une belle fem(m)e qu'une marchandise fardée, & un fumier très puant

couvert  de  neige,  considerez  que  dans  peu  de  temps  vous  verrez  tous  ses  beaux  atours  par

la(m)beaux sur des fumiers pourris ; penetrez sous ces jupes de satin, & vous y verrez des intesttins

& boyaux pleins de matière si horriblement puante qu'elle vous fera bondir le cœur. Iettez les yeux

sur ceux de ces pimpantes qui vous charment, & sur ces lèvres de corail, & vous verrez tout cela,

avec ces gorges d'yvoire, en un instant flestry comme une fleur, & les vers grouller là-dessus aussi

tost que la mort y aura passé, qui sera peut estre le mesme iour que vous admirez cette carcasse &

trompeuse beauté, qui damne & reprouve souvent ceux qui y prennent plaisir & l'admirent ainsi que

l'asseure le St Esprit,  Speciem mulieris alien[ae] multi admirati, reprobi facti sunt ; colloquium

enim illius quasi ignis exardescit Eccl 9 [beaucoup, admirant la beauté d'une femme étrangère, ont

été réprouvés ; leur commerce en effet consume comme un feu]589 

Il est difficile de distinguer ici ce qui ressort de la personnalité propre de B d'une misogynie féroce

mais partagée par d'autres : l'un des types de religieux idéal, selon B., est frère Prothais de Rennes,

« si modeste, et retenu avec les femmes, qu'il ne leur parlait qu'en bégayant, et par monosyllabes,

sans jamais les regarder, ayant toujours les yeux en terre, & étant aussy tremblant auprès d'elles

que s'il eut été proche de quelques couleuvres ou serpents vénéneux. ».  Il  est entré au couvent en

1611, à l'âge de 19 ans.  Il ne s'agit pas là d'un cas isolé. A la même époque, à l'autre bout de la

586 Trésor p. 1002. 
587 Ainsi dans une édition contemporaine de B., BERNARD DE CLAIRVAUX, Les Sermons de Saint Bernard sur le Cantique 

des Cantiques, op. cit.
588 MS 0275, p. 233. Il s'agit de Jean d'Estresses, évêque de Lectoure. 
589Ecclésiastique (Siracide), 9, 11-13.MS 0275, p. 260. 

189



France, mourait en 1614 Jean de Maurienne, un autre capucin vénéré pour son extrême vertu. Il

sembla avoir eu, lui aussi, une « profonde hantise de la souillure »590.

Jean Delumeau souligne  dans un long chapitre  de  « La peur  en Occident »  l'assimilation de la

femme à un agent de Satan. Il y voit un « diagnostic formulé avec une malveillance particulière – et

surtout diffusé comme jamais auparavant grace à l'imprimerie - par une époque où pourtant l'art,

la  littérature,  la  vie  de  cour  et  la  théologie  protestante  paraissaient  conduire  à  une  certaine

promotion de la femme »591. 

En effet, si le Christ ne manifeste que des sentiments positifs envers les femmes592, l'Eglise porte sur

elles un jugement extrêmement sévère, que véhiculent les ordres mendiants  qui préconisent leur

soumission entière aux hommes, en utilisant les paroles de  saint Paul : « Que les femmes soient

soumises à leurs maris comme au Seigneur ; en effet, le mari est chef (la tête) de sa femme, comme

le Christ est chef de l'Eglise, lui, le Sauveur du corps ; or, l'Eglise se soumet au Christ ; les femmes

doivent donc, de la même manière, se soumettre en tout à leurs maris »  593.  C'est un franciscain,

Bernardin de Sienne, qui tient le discours suivant : « Y a t-il à balayer la maison ? - Oui, oui, fais-là

lui  balayer.  Y a t-il  à  relaver  les  écuelles ?  -  Fais-les-lui  relaver.  Ya t-il  à  tamiser ?  -  Fais-là

tamiser, fais-là donc tamiser. Y a t-il à faire la lessive ?-  Fais-la lui faire dans la maison. Mais il y

a la servante ! - qu'il y ait la servante. Laisse faire à elle, l'épouse : non par besoin que ce soit elle

qui le fasse, mais pour lui donner de l'exercice.  [...]. Ne lui laisse pas ses aises, je te dis. Tant que

tu la maintiendras en haleine, elle ne restera pas à la fenêtre, et il ne lui passera pas par la tête

tantôt une chose, tantôt une autre.»594

Et c'est encore un franciscain, Alvaro Pelayo, qui, dans De Planctu Ecclesiae donne à la misogynie

déjà ancrée dans l'Eglise un fondement canonique, en compilant toutes les citations bibliques  ou

patristiques pouvant argumenter ce jugement, et faisant de la femme un être nocif, mère du péché,

arme du diable, « filet du chasseur »,  magicienne, impie,  insensée, criarde, inconstante, bavarde,

querelleuse, coléreuse, ivrogne et tyrannique595. Le frère B. de B. assimile la leçon qu'il ressort dans

une  partie  du  manuscrit,  Des  hom(m)es  sensuels  et  charnels596,  dont  nous  citons  ici  le  début,

l'ensemble du texte se trouvant en annexe : 

Si l'on donne aux sensuels l 'enygme du monde à explicquer, ils diront qu'il n'y a rien à comparer à

590 DOMPNIER B., « De miraculis et virtutibus : la naissance du culte du vénérable Jean de Maurienne, capucin », 
Populations et cultures : mélanges offerts à François Lebrun, Rennes, Amis de François Lebrun, 1989, p. 297-304. 
591 DELUMEAU J., La peur en Occident, op. cit., p. 398.
592 Par exemple envers la Samaritaine, la femme adultère, la veuve qui fournit au temple une petite obole, la 

pécheresse aimante dont on fera le personnage de la Madeleine...
593 Eph. V, 22-24.
594 DELUMEAU J., La peur en Occident, op. cit., p. 412.
595 Ibid., p. 414.
596 MS 0275, pp. 260-261

190



une belle femme, bien parée, & bien attiffée, & cependant il en est tout rebours au iugement du St

Esprit, & du sage, qui asseurent ny avoir rien de si amer que la Femme, qui est plus amere que la

mort mesme ; que c'est un lacet des chasseurs, c est à dire des démons pour prendre & perdre les

hommes fols, & sensuels ; que son cœur est une sesne pour attraper les hom(m) es comme des

poissons, & que les mains de la femme sont des liens, & des chaines pour les garrotter, & les mener

en esclaves en enfer, apres les avoir rendus malheureux toute leur vie.  Inveni amariorem morte

mulierem, quae laqueus venatorum est, & sagena cor illius, vincula sunt manus illius Eccl 7597. 

St  Hierosme dit  qu'une belle  femme est  la  porte  du Diable,  le  chemin d'iniquité,  la  piqûre  du

scorpion, un genre très nuysible qui enflame  l'hom(m)e fol qui s'en approche de trop près, com(m)e

le feu fait l'estouppe seiche598, qui corromp la co(n)science de l'hom(m) qui demeure avec elle & qui

brusle, & consomme les fondemens des montagnes, cest a dire, qui renverse les hommes les plus

dictes,  les  plus  sages,  &  les  plus  chastes  qui  s'y  fient.  Mulier  pulchra  est  janua  diaboli,  via

iniquitatis, scorpionis percussio. & c(aetera)599...

Sont cités, pour étoffer le propos, l'Ecclésiaste, saint Jérôme, saint Bernard, saint Jean Chrysostome,

saint Augustin. Enfin, dans les dernières pages du manuscrit, pourtant dédiées à un tout autre sujet,

l'excellence de la goutte, qui permet à l'homme souffrant d'obtenir la rédemption, trente-deux vers

célèbrent la chance du célibataire : 

Que ie plains un pauvre hom(m)e, attaché à la femme,

Insolente et hautaine, & sans aucun respec, 

Son mal est plus fascheux, que la goutte et la flame,

Car il a son Demon, sans cesse pour object. 

Vrayment600 c'est un Thresor qu'une femme bien sage, 

Respectueuse & bien humble envers son bon mary, 

Si elle est  injurieuse, elle est un feu sauvage, 

Plus bruslant que la Goutte, & pire qu'un aspic. 

Jamais Tobie et Job601 n'eurent si grands tourments, 

Dans leurs afflictions, que de leurs propres femmes

Un goutteux qui n'en n'a n'a que du passe-temps

Mais celuy qui en a est touiours dans les flames. 

L'Homme qui a trouvé une femme rioteuse602, 

Est dans le grand chemin, pour devenir martyr,

597 Je trouve la femme plus amère que la mort, parce qu'elle est un piège, et son cœur un filet, et ses bras sont des 
liens. (Ecclesiaste, 7, 25). 

598 L'image de l'étoupe qui prend feu est encore employée
599 Saint Jérôme, Epistula ad Oceanum « de Vita clericorum », 42 [Lettre à Oceanus à propos de la vie des clercs]

191

Georges de La Tour, Job raillé par sa 
femme, Musée départemental des Vosges



Il souffre plus de maux que la goutte fascheuse, 

En mille ans n'en feroit, a un goutteux souffrir.

Femmes qui refusez d'honorer vos maris, 

Apprenez qu'envers vous ils ont de Dieu la place,

Si vous les iniuriez, vous verrez le courroux, 

Tomber de Dieu sur vous, & toute sa disgrace. 

Femme ne pense pas , estre vraiment devote,

Ny bien aymer ton Dieu, iniuriant ton mary

Prens garde qu' a la fin, un noir démon t'emporte

Et qu'il ne soit un iour, ton cruel favory.

Deux Reynes pour avoir mesprisé leurs marys, 

Vasthi perd la couronne603, & Michol est stérile604

Dieu rejettant de soy, comme fumiers pourris,

Les superbes esprits, des femmes plus subtiles. 

Qu'une mauvaise femme, est fascheuse à un homme,

Goutteux tu n'en scay rien, si tu n'es point marié

Tes gouttes sont des fleurs, ou doux fruits de l'automne,

Comparés aux tourmens, de cet homme engarié.

Judith, très pieuse veufve, ayant bien obey

600 Quand Tobie devient aveugle, sa femme Anne livre son travail de tisserande et reçoit un jour, en plus du paiement, 
un chevreau que Tobie pense être volé . « D'où vient ce cabri ? Ne serait-il pas volé ? Rends-le à ses propriétaires. 
Nous n'avons pas le droit, nous, de manger quoi que ce soit de volé. » Elle me dit : « Mais c'est un cadeau qu'on 
m'a donné fait en plus de mon dû ! » Je ne la crus pas, et je lui ordonnai de le rendre aux propriétaires ; j'en 
rougissais pour elle. Alors, prenant la parole, elle me dit : « Où sont donc tes aumônes ? Où sont tes œuvres de 
justice ? On sait maintenant ce qu'il en est de toi. » . Tobie, 2, 11-14

601 Job, homme riche et intègre, est touché de multiples malheurs qu'il subit sans s'en prendre à Dieu. Enfin, « Le Satan 
sortit de devant Yahvé, et il frappa Job d'un ulcère malin, depuis la plante des pieds jusqu'au sommet de la tête. Job 
prit un tesson pour se gratter, et il se tint assis au milieu de la cendre. Sa femme lui dit : « vas-tu encore persister 
dans ton intégrité ? Maudis Dieu et meurs ! Mais il lui dit : « tu parles comme une femme insensée. Nous recevons 
de Dieu le bien, et nous n'en recevrions pas le mal ! ». En tout cela, Job ne pécha point par ses lèvres. » A.T. , JOB, 
2, 7-10. Job raillé par sa femme est l'objet d'un célèbre tableau de Georges de la Tour.

602  RIOTTEUX, EUSE. adj. Qui est difficultueux, de mauvaise humeur, pointilleux, sujet à quereller, à se fâcher pour 
des choses légères.(Furetière, 16611/19244)
603 « Le roi Assuérus [… ]ordonna d'amener en présence du roi la reine Vashti, portant le diadème, pour voir sa 
beauté aux peuples et aux chefs ; car elle était agréable à voir. Mais la reine Vashti refusa de venir suivant l'ordre du 
roi transmis par les eunuques. Le roi fut très irrité et sa fureur s'enflamma. 
Le roi s'adressa aux sages [… ]« Selon la loi, que doit-on faire à la reine Vashti, pour n'avoir pas exécuté les ordres du 
roi Assuérus transmis par les eunuques ? »
Mémoukan dit en présence du roi et des chefs : «  ce n'est pas seulement contre le roi que la reine Vashti a mal agi, 
mais contre tous les chefs et toutes les provinces du roi Assuérus. Car la conduite de la reine viendra à la connaissance 
de toutes les femmes, et fera mépriser leurs maris à leurs yeux... » . AT, Esther, I, 10-20. -Vashti est répudiée, et 
remplacée par Esther.
604Michol= Mikal, fille de Saül, épousée par David. Elle sauve son mari que Saül veut faire mettre à mort. Mais elle se 
moque de lui quand il danse devant l'arche. AT, 2 Sam 6-16 . Pour sa punition, elle reste stérile. 

192

Artemisia Gentileschi, Judith décapitant 
Holopherne, Musée Capodimonte, Naples



A son deffunct mary605, deslivra la patrie, 

Et eut ce grand honneur, de tuer son ennemy,

Femmes imitez-là, un goutteux vous en prie. 

On voit dans les exemples ci-dessus que la seule personne à échapper aux foudres de Balthazar  se

trouve être la veuve Judith, personnage de la femme forte dont la vertu est une telle arme qu'elle lui

permet de s'attaquer au tyran Holopherne606. 

La vision que les capucins, et singulièrement Balthazar, ont des femmes est donc particulièrement

pessimiste. Entre la jeune courtisane parée, et déjà pourrissante, et la vieille décrépite aux yeux

chassieux, il n'y a pas de place pour elles, sauf si elles sont des héroïnes bibliques,  des femmes

fortes. On peut souligner également que la maternité n'est jamais envisagée (sauf par opposition

pour Michol, stérile). La seule mère citée, c'est la Vierge Marie. 

L'autre  femme  citée  de  manière  élogieuse  est  Catherine  de  Sienne,  stigmatisée  comme  saint

François, que B. associe à Marie dans la douleur du calvaire : 

Envisagez un peu, les extresmes douleurs, 
Que la Mere de Dieu souffrit sur le Calvaire,
Et vous confesserez que toutes vos ardeurs, 

Sont des presens du ciel, & de Dieu nostre Pere. 
IESUS Christ honora, Catherine de Sienne,

Dans ses pieds dans ses mains & dedans son costé, 
De ses vifves douleurs, cherissant cette peine, 
Bien plus que les plaisirs d'une entiere santé. 
Voudriez-vous Goutteux, estre plus delicats, 
Que cette ieune fille, & saincte généreuse, 

Non non présentez-vous, dessous le coutelas, 
Et souffrez de bon cœur, pour la Vie bienheureuse. 

Ce qui fait résonance alors chez Balthazar, c'est cette douleur semblable à la sienne propre. 

La mysogynie de B. se manifeste également « en creux ». Dans le récit des événements du temps, le

Trésor historique et chronologique fait fréquemment référence à des femmes. Mais la  plupart des

temps, lorsque Guillebaud signale leur mort, B. ne les mentionne pas : c'est par exemple le cas de

605« Son mari, Manass, de sa tribu et de sa famille, était mort aux jours de la moisson des orges ; comme il surveillait 
ceux qui liaient des gerbes dans la plaine, l'ardeur du soleil frappa sa tête, il s'alita et mourut à Béthalie, sa ville. … 
Judith, devenue veuve, vécut dans sa maison trois ans et quatre mois. Elle s'était faite une tente sur la terrasse de sa 
maison, elle avait mis un sac sur ses reins et elle portait ses vêtements de veuve. Elle jeûnait tous les jours de son 
veuvage, sauf les veilles de sabbat, les sabbats.... »AT, Judith, 8, 5-6. 
606 Le meurtre d'Holopherne par Judith concerne 40, 5% des représentations féminines positives inspirées de l'Ancien 
Testament dans l'estampe du XVIe siècle. Voir à ce sujet MATTHEWS GRIECO S.F., Ange ou diablesse: la représentation de 
la femme au XVIe siècle, Paris, Flammarion, 1991, p. 153. 

193



l'archiduchesse Isabelle de Savoie607, de la sœur de Richelieu608,  de la reine Elisabeth d'Espagne,

sœur  de Louis XIII609,  de Marie  de Gournay,  dont  Guillebaud vante la  culture610,  ou de Marie

d'Autriche, épouse de l'empereur Ferdinand III611, pourtant enterrée dans la crypte des Capucins de

Vienne. 

 B. peut y faire allusion sans les nommer, alors même qu'il dispose dans le Trésor de l'information :

c'est le cas, lors de la fuite de Rome des Barberini, en 1645, d'Anna Colonna, femme du préfet de

Rome. Il peut aussi « résumer » une information déjà succincte dans le Trésor : ainsi, en 1641, à

propos de l'exécution de Saint-Preuil, Guillebaud indique :  à cause de quelques excez qu'il avoit

commis  dans  Arras  à  l'opprobre  d'une  fille  d'honorable  maison612 .  B.  note  simplement :  pour

quelque excez fait à une fille. 

Enfin, ce qui en est l'exemple le plus frappant : lors de la mort de Marie de Médicis, à Cologne, en

1642613, G. écrit une vingtaine de lignes où apparaît en filigrane l'embarras qu'il éprouve à dire du

bien d'une reine qui a beaucoup soutenu les feuillants, mais qui, après la journée des Dupes, perd

leur approbation du fait du désordre que sa conduite apporte dans le royaume.614Il résoud alors la

difficulté en disant qu'il n'est pas digne de faire l'éloge d'une si grande reine, et développe par contre

sur les qualités de patience, propres à  assurer son salut,  qu'  ont généré  chez elle  ses multiples

tribulations. B. s'embarrasse moins : La reine mere Marie de Médicis meurt à Cologne aagée de 70

ans, après de longues expériences de la vanité des grandeurs de ce monde et de leur inconstance615.

Beaucoup de signes, donc, d'un désintérêt pour les femmes qui ne rendent que plus étonnantes les

notations sur des femmes courageuses, comme celles vues plus haut et mortes à la guerre. Peut-être

ces guerrières se rapprochent-elles des femmes fortes de la Bible. Il est possible aussi que Balthazar

en fasse état dans la mesure où elles constituent dans son paysage une sorte d'aberration,  digne

comme telle d'être signalée, même s'il ne recopie pas à leur sujet les remarques de Guillebaud pour

lequel les qualités dont elles font preuve sont de nature animale, ou qu'il s'agit d'un changement de

sexe616. 

607 Trésor p. 917
608 Ibid., p. 925
609 Ibid., p. 979
610 Ibid., p. 985
611 Ibid., p. 1003
612 Ibid., p. 949
613 Ibid., p. 952
614 L'attitude des feuillants est la même pour l'entourage de Marie de Médicis, et donc pour le parti dévot. Il sont certes 

là au moment de l' exécution de Louis de Marillac, en 1632, mais c'est plutôt pour prévenir des réactions de ses 
partisans.PIERRE B., La bure et le sceptre, op. cit., p. 431. 

615 MS 0275, p. 228.
616 Celles-là montrent qu'elles étoient du naturel des serpens, des ourses, des panthères et des tigresses, qui sont plus 

fortes et courageuses que non pas les males qui s'enfuient les voyant frappées. Ibid, p. 933. Ou, plus loin,  C'est à 
dire qu'elle estoit deveneue homme, et eux femmes, car on appelle femmes les hommes laches. Ibid, p. 952.  

194



La seule, finalement,  dont il  parle à trois reprises est Marie de Gonzague, qui devient reine de

Pologne617. C'est d'ailleurs à cette occasion qu'il fait état d'Anne Marie de Schurmann, à  qui elle

rend visite,  femme cultivée, et de surcroît calviniste, alors qu'il ne dit rien de Marie de Gournay.

Pourquoi ne fait-il pas l'impasse là-dessus ? Est-ce la magnificence du mariage ? Est-ce dû au fait

qu'elle est la fille de Charles 1er de Gonzague, particulièrement pieux et mort en habit de capucin en

1637618 ?  de  la  présence  dans  l'entourage  de  Marie  de  Gonzague  de  la  veuve  du  maréchal  de

Guébriant, breton dont il célèbre à deux reprises les exploits619 ? Il est difficile de le savoir...

Si pour les femmes, le mystère reste entier, nous pouvons repérer dans le passé lointain de Balthazar

des évènements à  l'origine de la haine qu'il manifeste envers les protestants, et dans son présent

d'autres éléments pouvant expliquer son irritation lorsqu'il évoque la jeune génération. Peut-être,

pour ces trois phobies, peut-on trouver un éclaircissement supplémentaire dans les graves soucis de

santé, qui le tourmentent véritablement et peuvent contribuer à le rendre irascible. 

III 3 Balthazar, un homme souffrant

III 3     a   L  es méfaits de la goutte  

617 MS 0275, p. 231, 232, 233.
618 MS 0275, p. 224.
619 MS 0275, p. 228 et 229.

195

Le bois salutaire aux goutteux, MS 0275, p. 253



Sur  cette  grande  enluminure  ouvrant  une  troisième  partie  plus  personnelle,  la  croix, bois  très

salutaire aux goutteux est toujours là, sur un mont semblable au Golgotha et pareillement ornée de

l'image  traditionnelle  du  crâne  d'Adam,  le  premier  homme.  Mais  ce  crâne  représente  ici  plus

largement la mort qui guérit de tous les maux. Cependant le Christ est physiquement absent. C'est

de  l'emplacement  des  mains  du  crucifié,  simplement  symbolisé  par  l'inscription  INRI  (Iesu

Nazarenus, Rex Iudaeorum, i.e. Jesus de Nazareth, roi des Juifs) que coulent des gouttes de sang

remplissant deux cornues  dont la forme rappelle  celle des tulipes620,  contenant l'une le  suc très

précieux de la patience divine, l'autre le baume de Judée et tout divin du désir de bien souffrir, et

reposant respectivement sur la tige de deux plantes effectivement  cultivées à l'époque pour leurs

vertus médicinales, l'aloès, reconnaissable à ses larges feuilles dentelées, et  la rhubarbe, dont la

ressemblance est moins évidente, mais qui est corroborée par la figuration des feuilles fanées de

couleur rosâtre, à moins qu'il ne s'agisse du rhizome.

Le  rhizome  de  rhubarbe,  arbre  chinois,  apéritif  et  laxatif,  dont  les  Hollandais  sont  les  seuls

importateurs européens,  fait partie au XVIIe des « drogues et épiceries »621.  Quant à l'aloès, il fait

partie des remèdes courants, et il est longuement décrit dans  la  Pharmacopée royale galénique et

chymique622 de Moïse Charas, un des premiers ouvrages de pharmacie.  Il est clair en tous cas que

c'est à cette époque que se théorise et se classifie la science des remèdes, et que de grands progrès

sont constatés. L'on peut à cet égard citer l'apothicairerie de l'Hôtel-Dieu de Baugé (qui ne se trouve

d'ailleurs pas très loin du Mans, et  où il y a un couvent de capucins) encore visible actuellement

dans l'état où elle se trouvait lors de sa création vers 1675.

Les capucins eux-mêmes, dont les couvents se trouvent à proximité des villes, mais qui disposent de

terres  pour leur  propre  subsistance,  y  cultivent  également  des plantes médicinales dont  ils  font

usage au cours de leurs activités charitables. Ils en deviennent même dans une certaine mesure des

spécialistes reconnus, dont l'activité porte ombrage aux apothicaires locaux623.

Madame de Sévigné, notamment, qui fait partie du public cultivé s'intéressant aux acquis de la

médecine, est une fervente partisane des remèdes élaborés par les capucins du Louvre, les pères

Henri de Montbazon et Tranquille d'Orléans, originaires de Touraine et recommandés au roi par le

prince de Condé,  qu'elle fait venir en Bretagne et  qu'elle surnomme dans ses lettres les « Pères

Esculape ».  Elle célèbre l'eau de la reine de Hongrie qu'ils préparent, ou le  baume Tranquille,  du

620 En cela l'image se rapproche, par sa symétrie,  de Louez soit le saint Sacrement de l'autel, p. 127
621 LEBRUN F., Se soigner autrefois, op. cit., p. 69.
622 CHARAS M., Pharmacopée royale galenique et chymique ([Reprod.]) / par Moyse Charas, 1676, p. 731-734.
623 Voir à ce sujet GUÉGUEN É., « Les Pères Capucins du Louvre en Bretagne au XVIIe siècle », Revue d’histoire de la 

pharmacie, 1960, vol. 48, no 164, p. 290-292.

196



nom de Tranquille d'Orléans624.

C'est à juste titre que B. cite l'aloès et la rhubarbe. Ils sont décrits au XVIIIe siècle par le médecin

angevin François Paulmier625 comme entrant dans la composition des pilules angéliques, un remède

contre la goutte. Il s'agit d'une forme spécifique d'arthrite, déjà connue et bien décrite, mais alors

sans remède possible. Elle est souvent présentée actuellement comme atteignant essentiellement les

hommes trop bien nourris, mais François Paulmier en parle comme d'« un cruel tyran qui exerce son

empire dans tout l'univers sans respecter personne, qui s'insinue sans trouver d'obstacles dans le

palais des rois comme dans la chaumine des pauvres626.». La description de la goutte, appelée aussi

podagra,  figure  dans  de nombreux traités  de  médecine  de  l'époque627.  Due à  l'accumulation  de

l'acide urique, elle se manifeste par  des  crises extrêmement douloureuses, qui s'en prennent aux

articulations, en commençant en général par le gros orteil, puis s'étendant à l'ensemble des pieds, et

pouvant  également  atteindre les mains.Les crises durent  plusieurs jours  et,  si  elles ne sont  pas

soignées, deviennent de plus en plus fréquentes. Dans le cas de Balthazar, la maladie a atteint un

stade très avancé, puisqu'elle l'  handicape et peut aller jusqu'à l'immobiliser entièrement  sur son

grabat628, et déformer son corps629.  Il en souffre au moins depuis 1657,  lors que F. Balhazar de

Bellesme estoit  malade à mort  des  Gouttes,  l'hyver  estant  fort  violent.630 Il  parle  d'oignons,  de

« purons » qui sont peut-être ces excroissances nommés actuellement tophus. Or, il suit un mode de

vie d'une extrême sobriété qui est déjà le plus indiqué pour combattre la maladie : Goutteux mangez

bien peu, beuvez encore moins, dit-il631. Rien ne peut le guérir de cette maladie qui, pour n'être pas

mortelle, n'en est pas moins pour lui infiniment douloureuse, et cela de façon constante.

Cette souffrance vécue au quotidien peut peut-être expliquer les diverses notations ayant trait à la

médecine dans le manuscrit,  d'autant plus qu'  un goût spécifique du grand public cultivé existe

indéniablement à l'époque. 

624 Elle le conseille à Madame de Grignan dans une lettre datée du 5 novembre 1684, où elle réside aux Rochers : 
« pour votre côté, j'ai envie de vous envoyer ce que j'ai de baume tranquille par notre abbé Charrier [….] Ce baume 
est souverain ». Ces remèdes sont rassemblés dans un livre publié après la mort du père Tranquille. ROUSSEAU, 
Secrets et remedes éprouvez. Dont les préparations ont été faites au Louvre, de l’ordre du roy ... Avec plusieurs 
experiences nouvelles de physique et de medecine, Paris: J. Jombert, 1697. 

625 PAULMIER F., Traité méthodique et dogmatique de la goutte: divisé en 3 parties ..., Louis-Charles Barrière, 1769, p. 
251

626 LEBRUN F., Les Hommes et la mort en Anjou aux 17e et au 18e siècles: essai de démographie et de psychologie 
historiques, Paris La Haye, Mouton, 1971, p. 280.

627 La bibliothèque numérique de la Bibliothèque Inter Universitaire de Médecine comporte une trentaine de titres au 
XVIe, et autant au XVIIe siècle, dont la tête de chapitre se rapporte à cela.

628 Sur son lit arresté, MS 0275, p. 264. Sur son lit attaché, MS 0275, p. 265.
629 Il parle p. 267 d'un goutteux contrefait et il semble en butte aux moqueries : Toy qui sans cesse rit, d'un goutteux 

misérable,Voyant ses pieds et mains, chargez de gros oignons
630 Ibid, p. 239. Alors que dans l'ensemble du manuscrit, B. ne donne pas son nom, c'est une des seules rares fois où il 

le fait. On peut supposer que la souffrance a été mémorable !
631 Ibid, p. 271.

197



Stéphane Haffemayer, dans son livre L'information dans la France du XVIIe siècle : la Gazette de

Renaudot de 1647 à 1663, montre à quel point l'on pousse alors le soin passé à décrire l'état de santé

des grands de ce monde632.  Celui-ci apparaît tout d'abord  chez Balthazar de Bellême  au tournant

d'annotations diverses ayant trait à la mort de certaines personnalités. Ainsi, à propos de l'évêque du

Mans, Charles de Beaumanoir, qu'il a sans doute connu : 

« Il  mourut le 17 novembre 1637 après onze jours d'une rétention d'urine, causée par deux pierres

tombées des reins dans les uretaires, sans douleur, aagé de 52 ans.633 »

ou  encore, dans les événements mémorables du temps concernant l' année 1642.  « Le Jeudy 4e

décembre 1642 Jean Armand du Plessis de Richelieu cardinal mourut dans son palais à Paris aagé

de 58 ans, le 6e jour de sa maladie : il fut porté à la Sorbonne : il expira à midy 634» . 

mais surtout,  en  1639,  pour la mort de Campanella :  « En may le Père Campanella dominicain

meurt à Paris aagé de 71 ans, aux jacobins reformez de Saint  Honoré,  ayant  pris deux prises

d'antimoine d'un meschant charlatan qui le tuèrent en 15 heures .  Une thèse ou presida Mre Guy

Patin docteur regent en médecine à Paris le 17 dece(m)bre 1643, dit cecy Vinum ex stibio vere

stygium & tartareum est  venenum  inhumanu(m)  & lethale Paracelsi  & agirtarum iventum  [i.e.

inventum]  cuius  maleficio  non  tam  sordes  eluuntur,  quam  venae  aperiuntur, &  viscera

disrupuntur. [le vin à base d'antimoine, vraiment funeste (cf Styx, le fleuve des enfers) et infernal (cf

Tartare, aussi fleuve des Enfers), est l' invention d'un poison inhumain et mortel de Paracelse et de

charlatans, par le méfait desquels les impuretés ne sont pas tant éliminées que les veines ouvertes,

et les viscères rompus ]: enfin ce remède est un mauvais poison qui deveroit estre deffendu par edit

public. Ne ab eius usu, perea(n)t etiam perire volentes[afin que par l'usage de celui-ci ne périssent

pas  même  ceux  qui  veulent  périr] Mercurialis  docteur  medecin  italien  l'appelle medicament

diabolique ; Fernel, un peur poison, aussi Mr Ranchin635. »

Des indications données par le frère Balthazar, on retire la précision des informations apportées, sur

l'âge du patient, la durée du mal, et, pour le cas de Beaumanoir et de Campanella, sa cause. La mort

en  1639  du  dominicain  Campanella,  personnalité  controversée636,  peut  se  voir  comme  un  des

épisodes de la fameuse « querelle de l'antimoine », qui soulève le monde médical durant le premier

XVIIe siècle637. Elle oppose les partisans conservateurs de l'école de médecine parisienne,  tenants

632 HAFFEMAYER S., L’information dans la France du XVIIe siècle: la gazette de Renaudot de 1647 à 1663, H. 
Champion diff. hors France: Editions Slatkine, Paris Genève, 2002, p. 306-312.

633 MS 0275, p. 35.
634 MS 0275, p. 228L'évènement est bien sûr relaté, quoiqu'avec moins de détails (heure, jour de la maladie) par 

Guillebaud dans le Trésor, p. 948.
635 MS 0275, p. 226. B. reprend là encore les propos de Guillebaud dans le Trésor, p. 940-941
636 DELUMEAU J., Le mystère Campanella, Paris, Fayard, 2008.
637 Guillebaud va jusqu'à dire que Paracelse brouille la médecine au même titre que Luther et Calvin ont brouillé la 

198



des  médecins antiques Galien ou Hippocrate, médecine essentiellement livresque (la vraie science

est théorique, de même que l'âme est supérieure au corps !638), à ceux de l'école plus novatrice de

Montpellier, sensible aux influences arabes et plus portée à l'empirisme (plantes, puis minéraux).

A la tête de l'école parisienne, le fameux régent Guy Patin, qu'Elisabeth Labrousse et Alfred Soman

décrivent ainsi :  « Obtusément  conservateur  (ne  récusait-il  pas  la  circulation  du  sang?)  et

passionnément  attaché  aux  traditions  de  l'Université  de  Paris,  Patin  détestait  l'Ecole  rivale  de

Montpellier ; on connaît ses conflits avec Théophraste Renaudot, dont il avait triomphé en 1643,

après que la mort de Richelieu ait privé le gazetier d'un puissant protecteur. Patin en tenait pour les

3 S « La saignée, le séné, l'eau de son »639. Champion de la médecine purgative consistant à purger

le corps du surplus d'humeurs peccantes dont il est censé souffrir, et souvent tournée en risée par

Molière,  par exemple  dans le  personnage de Purgon, médecin ridicule  d'Argan  dans  Le  malade

imaginaire640, il n'hésite pas à préconiser de fréquentes saignées, « celles-ci pouvant aller jusqu'à

trente fois, y compris chez les vieillards et les enfants à la mamelle »641. 

Il s'agit donc d'un médecin conservateur ne prenant pas en compte les dernières avancées de la

médecine, celles mises en œuvre par Vésale, Harvey ou Paracelse642.  S'il est logique que le frère

Balthazar, peu friand de nouveautés, appuie son discours par des autorités du XVIe siècle comme

Fernel ou le médecin italien Mercuriale, tenant comme Patin de Galien ou d'Hippocrate, il est plus

étonnant de le voir citer comme adversaire de l'antimoine son contemporain Ranchin643, directeur de

l'Ecole de Montpellier. 

L'antimoine est  une des  premières  thérapeuthiques  chimiques,  à  base  minérale.  Pour  Paracelse,

ayant le pouvoir de purifier l'or, il peut  également purifier l'organisme humain. Du fait d'accidents

dus à des impuretés (traces d'arsenic) dès le XVIe, il est l'objet de l'opposition de la faculté. Il est

cependant  ingéré  sous  forme  de  minuscules  pilules  perpétuelles  que  l'on  loue  en  pharmacie

(antimoine, tartre blanc, salpêtre), provoquant des contractions de l'estomac. Il sera autorisé par un

arrêt du Parlement de Paris en 1666, à la suite de la guérison de Louis XIV lors du siège d'Amiens,

religion.Trésoor, p. 940.
638 Significatif est à cet égard le positionnement des protagonistes de la Lecon d'anatomie, qui certes, étudient en 1632 

un corps réel, mais le font en le comparant au livre ouvert qui se trouve devant eux, et vers lequel tous ont les yeux 
tournés. 

639 SOMAN A. et LABROUSSE E., « La querelle de l’antimoine : Guy Patin sur la sellette », Histoire, économie et société, 
1986, vol. 5, no 1, p. 31.

640 Argan, voulant devenir bachelier en médecine, y répète à la fin de l'acte III le credo confessé par Monsieur Purgon :
« Clisterium donare, postea seignare, ensuitta purgare » 

641 LEBRUN F., Se soigner autrefois, op. cit., p. 18.
642 Les découvertes de Vésale portent sur l'anatomie, celles de Paracelse sur l'efficacité de la médecine chimique (dont 

l'antimoine) et celle d'Harvey sur la circulation du sang . A cet égard, voir PETER, Jean-Pierre, « Du corps 
redécouvert à l'éveil clinicien » , in SICARD D. et VIGARELLO G. , Aux origines de la médecine, Paris, Fayard, 
coll.« Aux origines de », 2011, p. 85 et suivantes.

643 DULIEU L., « Le chancelier François Ranchin », Revue d’histoire des sciences, 1974, vol. 27, no 3, p. 223-239.est 
suffisamment proche des capucins pour leur léguer sa bibliothèque, à sa mort, en 1641. 

199



en 1653644. Mais le « trépied thérapeuthique » reconnu, par exemple dans le Journal de santé du roi

Louis XIV, reste « la purge, le lavement, la saignée »645.

Les remèdes connus à l'époque de B. ne sont d'aucune utilité.  Balthazar, par ailleurs, semble rétif

aux  miracles. La  comparaison  du  Trésor  avec  le  manuscrit  met  ainsi en  lumière  certains

phénomènes dont le Trésor nous fournit de multiples exemples : c'est le cas des miracles et des

reliques dont Guillebaud fait état. Mais Balthazar, lui, ne parle pas de la mort de Gerard Gedoin, qui

touchait les écrouelles pour le roi646, ni ne fait la relation détaillée d'un miracle au tombeau de saint

Céré,  d'où  jaillit  une  fontaine647,  ni  ne  mentionne  la  découverte  des  reliques  de  sainte

Théodechilde648, ou le don d'une relique de saint Placide à l'abbé de Saint-Germain-des-Prés649, ni ne

fait allusion à l'histoire d'un homme qui, à Chaumont, en cherchant des pierres pour faire bâtir une

chapelle, trouve une carrière de marbre blanc, ce qui génère chez Guillebaud toute une réflexion sur

la récompense divine650. De même, Guillebaud nous parle de miracles à Agen et aux Ponts-de-Cé,

où une statue de la Vierge éteint des incendies651. Or, Balthazar mentionne le rôle joué par ses frères

capucins dans la lutte contre l'incendie de l'auberge du Dauphin, au Mans, en 1659652, mais ne nous

parle pas de la procession où l'on porte la chasse de sainte Scholastique, à qui d'autres attribuent un

rôle essentiel dans l'extinction des feux.  A neuf heures du soir, les chanoines de Saint Pierre la

Cour, en habits sacerdotaux, suivis des échevins tenant chacun leur flambeau, et d'une très dévote

assistance,  apportent  la chasse au-devant  du feu […] Sur le champ, le peuple connaît de quel

mérite  sont  les  intercessions  de  sainte  Scholastique.  Il  se  fait  un  miracle  visible  à  tous  les

spectateurs. Le feu, si grand et si allumé qu'il soit, ne passe plus oultre, bien que le vent porte les

flammes du côté de la chasse.653

Comme souvent dans ce travail, il est difficile de distinguer entre ce qui est propre à une personne,

et les croyances que peuvent partager les autres capucins, comme d'ailleurs les autres religieux et

même l'ensemble de la société. Toutefois, on peut noter que sur des exemples très célèbres alors,

644 Son nom vient de l'arabe athmond latinisé en antimonium. Il est connu des alchimistes sous le nom de « lion noir ».
       Selon une légende, Basile Valentin, moine du couvent d'Erfurt, aurait remarqué que les porcs à qui il donnait des
        déchets d'antimoine provenant de ses travaux d'alchimiste devenaient plus vigoureux. Un essai infructueux sur ses 
        du couvent, qui en moururent, donna naissance au nom d' antimoine. Voir à ce sujet POULIQUEN Y., Madame de 
        Sévigné et la médecine du Grand Siècle, Paris, O. Jacob, 2006, p. 325. 
645 Ibid, p. 317
646 Trésor p. 947
647 Ibid p. 960
648 Ibid p. 966
649 Ibid., p. 968
650 Ibid., p. 971
651 Ibid, p. 990
652 MS 0275, p. 239
653 Procès-verbal officiel cité par TRIGER R., « L'ancienne hôtellerie du Dauphin au Mans », Revue historique et 

archéologique du Maine, 1920, série 2, 1, p. 263.

200



tels que le miracle de Faverney, en 1608654, les capucins de Vesoul sont appelés comme témoins .

De même, lors de l'invention de la statue de sainte Anne d'Auray, en 1625, ce sont les capucins du

couvent de Vannes, sous la conduite de leur gardien Charles Borromée, qui « expertisent » les dires

de Nicolazic et concluent à la véracité du miracle655.  La réticence de Balthazar à évoquer tous ces

faits dont il a obligatoirement connaissance peut laisser augurer un large manque d'adhésion à ces

phénomènes. A moins qu'il ne faille prendre en compte que les miracles ou les reliques attirent les

foules de « mondains » que Balthazar rejette ?  Ou y voir un signe de son esprit scientifique, déjà

perceptible dans son intérêt pour la cartographie ou la médecine ? Il lui faut en tous cas bien voir

dans la souffrance subie dans l'obéissance le seul remède possible.

III 3 b   Le religieux martyr     

C'est là le sens de cette enluminure, où le religieux souffrant (toujours des épines au contact de sa

tête et d'une de ses mains) trouve un  bon appuy dans  la très ferme béquille de la confiance en

Dieu : 

654 Lors d'un incendie qui prend sur un autel où est déposé le Saint Sacrement, l'ostensoir contenant deux hosties 
consacrées reste suspendu trente-trois heures au-dessus de l'autel de question. Un millier de personnes disent avoir 
assisté à l'événement. VARRY D., « L’introduction des capucins en Franche-Comté et le “miracle” de Faverney », 
Autour du miracle de Faverney (1608) : colloque national, mai 2008. 

655 BULE ́ON J. et LE GARREC, E,  Sainte-Anne d’Auray: Histoire d’un village, Vannes, Lafolye, 1924, p. 76-78

201



Blaise Pascal compose en 1659 une Prière pour demander à Dieu le bon usage des maladies :   Si

j'ai eu le cœur plein de l'affection du monde pendant qu'il a eu quelque vigueur, anéantissez cette

vigueur pour mon salut, et rendez-moi incapable de jouir du monde, soit par faiblesse de corps, soit

par zèle de charité, pour ne jouir que de vous seul656. François Lebrun décrit bien comment les

catéchismes élaborés par les évêques à l'égard des fidèles reprennent cette croyance 657:

Demande.  Pourquoi  Dieu nous envoie-t-il  des  maladies ? Réponse  1 c'est  pour mortifier  notre

corps et  le rendre obéissant à l'esprit.  2 Pour nous détacher de l'amour des créatures  et  nous

convertir à lui. 3 Pour nous préparer à bien mourir.

Si ce discours est tenu aux simple fidèles, à plus forte raison est-il tenu à des religieux dont le choix

initial est celui d'un ordre austère où les mortifications sont essentielles.

656 REY R., Histoire de la douleur, Nouv. éd. (1e ed 1995)., Paris, La Découverte & Syros, coll.« La Découverte 
poche », 2000, p. 103 et sv.

657 Manuel de Claude Joly, évêque d'Agen, en 1677, cité par LEBRUN F., Se soigner autrefois, op. cit., p. 11.

202

Très ferme béquille de la confiance en Dieu, MS 0275, p. 162



B. glorifie la souffrance en attribuant même à la goutte, signe de l'amour divin (charitas) une sorte

de devise,  Pro salute Pungo [Je pique pour le salut],  et des épines apparaissant presque comme

constitutives d'un blason. Il évoque la goutte, de manière plus ou moins directe, sur plus de vingt

pages658. Suivre le Christ constitue pour lui la valeur suprême. Il apparaît donc normal qu'il offre ses

maux à Dieu , et ce d'autant plus que les souffrances qu'il endure, localisées aux mains et aux pieds,

le rapprochent de Jésus crucifié, au point de l'amener à opérer une véritable identification à celui-

ci : 

Christus (ait D. Augustin ?) in transfixione factus est velut Podagrosus & chiragrosus. O mi fratres, 
si non estis gustosi effectu, estote voluntate, permanentes cum constantia in solitudine super 
grabbatu, ad innumerabilia vitanda vitia, & coronas aeternales acquirendas. 
[Le Christ (dit D(octor) Augustin?), est devenu par la crucifixion comme un podagre et un 
chiragre659.O mes freres, si vous n'êtes pas gouteux de fait, soyez-le par volonté, vous tenant avec 
constance dans la solitude, sur votre grabat, pour y vivre des souffrances innombrables, et y gagner 
des couronnes éternelles]660.

Jesus-Christ est le Prince, & le Roy des Goutteux,
Lorsqu'aux pieds et es mains, pour nous tous il endure, 

Des douleurs et des maux, si violens, si fascheux, 
Qu'il ne s'en est point vu, de pareille nature661.

658 MS 0275, p. 255-278, et particulièrement à partir de la page 263, où les termes « goutte » et « goutteux » sont 
utilisés plus de 100 fois. . 

659 « Podagre » fait allusion aux pieds, « chiragre »aux mains.
660 MS 0275, p. 263.Il est peu vraisemblable que cette pensée soit de saint Augustin. B. souhaite renforcer son propos 

par l'invocation d'une autorité, mais le point d'interrogation qu'il prend soin de mettre laisse augurer d'une liberté 
prise personnellement...

661 Ibid, p. 263. 

203

Excellences de la goutte, MS 0275, p. 263



Puis, un peu plus loin : 

Si un petit moment, d'une douleur cuysante, 
Opere dans le ciel, un plaisir éternel,

Goutteux ne dois-tu pas, avoir l'ame contente, 
De souffrir pour un bien, vrayment sempiternel. 

Trois grands amis de Dieu, IESUS, Pierre662 et Francois
Sont entrez dans les cieux, aux pieds & mains la goutte, 

Pour vraiment enseigner à nos goutteux gaulois
Que c'est un don de Dieu, d'aller par cette routte.

Ce n'est donc plus seulement ici un goutteux qui, dans ses souffrances, imite le Christ crucifié et,

par extension, Pierre crucifié la tête en bas, et François stigmatisé. Ce sont eux qui deviennent,

comme lui, goutteux. On peut supposer que la souffrance est extrême pour que s'opère ainsi ce

retournement. Par la maladie B. devient un de ces martyrs qui, la palme à la main, vont triompher

aux cieux. La souffrance qu'il ressent, pressante, violente, extrême, il l'offre à Dieu :

Si de jour & de nuict, tes douleurs sont pressantes,
Fais en un sacrifice, a Dieu dedans ton cœur, 

Invoque son sainct Nom, et ces peines violentes, 
Se changeront bientost, en succre et en douceur. 

Le Royaume du ciel, est pour les courrageux,
Il endure violence, & des travaux extresmes, 

Or qui fait mieux cela, qu'un très patient Goutteux, 
A luy donc appartient, ce Royaume supresme663

Pour supporter toutefois ces maux,  il a besoin de modèles qu'il reprend dans le Christ lui-même,

mais aussi chez Etienne, le premier martyr,  mort lapidé,  puis chez des saints qui s'infligent à eux

même des supplices (Benoît, Bernard), avant de se référer  au pape  Grégoire le Grand, seul parmi

ses modèles qui ait réellement souffert de la goutte : 

Le glorieux Sainct Benoist, pour amortir sa chair, 
Et pour gagner le ciel, se roulloit es espines, 

Veux-tu aussi goutteux, briller comme un esclair, 
Souffre les picquants traits de tes Gouttes malignes. 
Sainct Bernard tout bruslé de gouttes tres ardentes, 

Se iettoit tout vestu, dans un estang glacé,
Appaise comme luy, tes humeurs mordicantes, 
Pour n'estre dans l'enfer, tout vivant enfoncé. 

Saint Gregoire le Grand, & Prince des Goutteux, 
Au fort de ses douleurs, s'envolloit de pensée, 

Jusqu'au throsne de Dieu, ou d'un cœur amoureux, 
Il lui offroit ses maux, & son ame affligée664. 

662 BOVON F. (dir.), Écrits apocryphes chrétiens, Paris, Gallimard, 1997, p. 1110.
663 Ibid, p. 265
664 Ibid, p. 271Ses dernières années sont marquées par de continuelles souffrances physiques : en juillet 600, il se 
plaint de la goutte auprès d'Euloge, patriarche d' Alexandrie. La maladie le garde alité. Il ne peut se lever que 3 h par 

204



Catherine de Sienne est également présentée comme modèle, dans la mesure où elle est elle aussi

stigmatisée : 

IESUS Christ honora, Catherine de Sienne,
Dans ses pieds dans ses mains & dedans son costé, 

De ses vifves douleurs, cherissant cette peine, 
Bien plus que les plaisirs d'une entiere santé. 
Voudriez-vous Goutteux, estre plus delicats, 
Que cette ieune fille, & saincte généreuse, 

Non non présentez-vous, dessous le coutelas, 
Et souffrez de bon cœur, pour la Vie bienheureuse665.

Le souci de la hiérarchie apparaît encore une fois chez lui dans les prières suivantes, où il appelle

comme intercesseurs dans sa prière le Christ, Marie, son ange gardien, saint François, patron des

capucins, saint Grégoire, patron des goutteux, saint Antoine de Padoue, pour retrouver la santé, et

enfin tous les saints. 

IESUS Maria Jesus, o IESUS mon sauveur, 
Venez me secourir, hastez vous las ie pasme,

Iesus assistez moy, appaisez la fureur,
De ce grand feu goutteux, qui menace mon ame. 
MARIA mater graciae, mater misericordiae &c. 

Saincte Vierge Marie, & mere pitoyable, 
Des Goutteux affligez, & de tous les Pecheurs, 

Secourrez mon ennuy, chassez de moy le diable, 
Aydez moy à ma mort, & essuyez mes pleurs. 

Angele Dei qui custos es mei etc..
O Esprit bienheureux, o mon ange gardien,
Qui m'avez préservé d'un million de miseres
Deffendez sil vous plaist de l'ennemy ancien,

Vostre client goutteux, par vos sainctes prières. 
Sancte Francisce propera, veni Pater accelera, & c
Mon Pere sainct Francois accourrez ie vous prie, 

Et venez secourir, vostre tres cher enfant, 
Que vous voyez du ciel, au péril de sa vie, 

Bruslé d'un feu goutteux, très vif & tres cuysant. 
Sancte Gregori, ora pro nobis

O glorieux Sainct gregoire, a qui tous les Goutteux,
Ont recours dans leurs maux, com(m)e a leur très doux Pere, 

Priez mon Dieu pour moy, presentez luy mes vœux, 
Et qu'il veuille loger, mon ame dans sa gloire. 

Si qua'ris miracula &c

jour pour assurer la liturgie lors des grandes solennités (Lettre X, 14). Il dit « L'amertume de mon ame et l'exaspération 
continuelle et, pendant cela, la douleur de la goutte m'affectent tellement que mon corps est desséché comme s'il était 
dans la tombe » (lettre XI, 26, 1. 33, février 601). « L'attente de la mort est pour moi la seule consolation » (lettre XIII, 
24. 1.11).HENNE P., Grégoire Le Grand, Paris, Les Ed. du Cerf, 2007, p. 262.
665 Ibid., p. 271

205



Bieng heureux Sainct anthoine, appellé de Padoue,
Vous avez le credit, de faire retrouver, 

Tout ce qu'on a perdu, quand à vous on se voue :
faictes que la santé, revienne en moy loger. 

O(mn)es sancti & S(anc)ta(e) Dei, intercedite pro Nobis. 
Grands saincts Amys de Dieu, qui possédez la gloire, 

Aux depens d'un million de penibles travaux,
Obtenez moy au ciel par vostre humble prière, 
Le don de supporter ioyeusement mes maux. 

Les prières de B.restent cependant inopérantes. A la fin du manuscrit, il voit dans la mort la seule

solution à ses maux, qui deviennent suffisamment envahissants pour ne plus lui laisser la force, ou

le temps , nécessaire à l'embellissement du manuscrit : il n' y a plus alors de couleurs...

III 3 c   L'appel à la mort et l'espoir du Paradis     

Mourons mon cœur mourons, ne craignons plus la mort,
C'est la porte de vie, & de vie bienheureuse, 

C'est elle qui conduist, très seurement au port, 
L'ame qui craint son Dieu, dans cette vie fascheuse. 

Allez chere Ame allez embrasser cette Parque, 
Elle ne fait point mal, à tous les bons esprits, 

Elle vous conduira, au ciel dedans ma Barque, 
Comme elle fait vraiment, tous ceux qui sont contrits. 
Logez donc chere mort, mon corps dans le tombeau, 

Et envoyez mon ame, aux célestes délices666

Dans ces mots de Balthazar se retrouvent les images baroques du voyage dangereux de la vie, de

Morta, la troisième parque, la plus âgée, celle qui coupe le fil  des destinées humaines, et de la

barque de Charon, le nocher des Enfers. L'appel de la mort se poursuit, comme sur une scène de

théâtre où B. fait aussi la mise en scène : 

Enfin voicy la mort qui arrive. 

666 MS 0275, p. 280

206

Ossements, MS 0275, p. 279



Chere Ame me voici, ne tremble point de peur, 
Ie suis ta bonne amie, entre dedans ma barque, 
Ie m'en vais te conduire, à IESUS ton sauveur, 

Et te faire espouser, à ce divin Monarque. 
Ne crains point de venir, ie ne suis pas terrible,

A l'ame comme toy, qui a servy son Dieu, 
Ie suis très redoutable, aux seuls incorrigibles, 

Mais non aux gens de bien, dy donc au monde adieu667

Le long poème se poursuit sur une dizaine de pages reprenant en majorité les thèmes déjà évoqués

du rejet du péché,  mais avec aussi une vision étonnante du Paradis,  lieu de lumière,  où volent les

corps à toute allure, des corps ressuscités, eux aussi transparents : 

Le Soleil est bien prompt, a pousser ses rayons, 
Du bout du monde a l'autre, et pourtant nous verrons, 

Que nos corps volleront, encore bien plus viste, 
Ou ils voudront aller, faire quelque visite. 

Les gouttes n'auront plus , sur nous aucun pouvoir, 
Ainsi qu'elles ont eu, dans ce mortel manoir. 

Alors nos corps seront, plus cleres et diaphanes, 
Que ne sont les cristaux, qu'on voit es cours prophanes, 

Que ne sont les diamants, & que n'est le soleil, 
Obiect tout ravissant, pour contenter nostre œil ; 

Dans un corps bienheureux, nous y verrons les veines, 
Les os, & les tendons, & les artères plaines, 

D'un sang rouge & plus beau que n'est pas le coral
Le cœur, foye, & poulmons, la ratte & l'estomach. 

Le fiel, les intestins, roignons & mesentaire,
Se verront tout a clair, & la trachée artère ; 

Ce qui ravira l'oeil, ce sera le cerveau, 
Qu'on verra tout a clair, comme un riche tableau, 

dans lequel on verra, les Sinus ou Cellules, 
des facultez de l'ame, exemptes de fistules, 

Au devant parroistra, premier le sens commun, 
Et puis la Fantaisie, en lieu très opportun, 

Pour y bien conserver, toutes sortes d'espèces, 
Dont l'imagination, se sert avec addresse, 

Pour former les desseins, & les raisonnemens, 
Qu'en suitte elle presente au clair entendement, 
Qui a sa chambre a part, & un peu inférieure, 

Au palais royal ou la volonté demeure, 
Mais derrière la teste, est le grand magazin, 
Ou la mémoire loge, en tout temps son butin, 

Et tous les grands thrésors, pour fournir de matières
A tous les beaux discours, & sermons ordinaires :

Enfin le corps sera, comme un cristal luisant, 
Comme un brillant soleil, obiect très ravissant668. 

Le lieu décrit ici est, à l'origine, la Jérusalem céleste décrite dans l'Apocalypse de saint Jean : « Et il

667 Ibid, p. 280.
668 Ibid, p. 285.

207



me montra la Ville, la Ville sainte, Jerusalem, qui descendait du ciel,  d'auprès de Dieu, avec la

gloire de Dieu. Son éclat est semblable à une pierre très précieuse, comme à une pierre de jaspe

cristallin669 ». Elle devient ensuite l'Empyrée, un ciel au-dessus du ciel visible, habité par les anges ,

théorisé par Basile de Césarée, Bède le Vénérable, puis Hugues de Saint-Victor, et ainsi décrit par

Thomas d'Aquin : « la terre sera, à sa surface, transparente comme le verre, l'eau comme le cristal,

l'air comme le ciel, le feu comme les astres du ciel... L'excès de la  lumière sera délectable, parce

qu'elle n'est pénible qu'à cause de la débilité de l'organe visuel, laquelle n'existera plus dans la vie

nouvelle. L'air ne sera pas clair comme s'il projetait des rayons, mais comme une chose diaphane

pénétrée par la lumière. La terre, bien que opaque par nature, revêtira sur sa surface, par la vertu

divine, une gloire de clarté sans préjudice de son opacité670 ». Les habitants de l'Empyrée sont doués

d'une « gloire  corporelle  inaugurée  dans  un  corps  préservé  dès  le  début  de  la  servitude  de  la

corruption et du changement, et doué d'une totale luminosité, conformément à ce que la créature

corporelle s'attend à devenir après la résurrection. Et c'est pourquoi ce ciel  est appelé empyrée,

c'est-à-dire de feu,  non parce qu'il  brûle,  mais parce qu'il  resplendit671 ». Pour le jésuite Suarez,

malgré les découvertes de Copernic et de Galilée, il ne s'agit pas d'un lieu symbolique, mais d'un

lieu matériel672.  Sans  doute  est-ce aussi  l'avis  de B.,  qui  adapte  à  sa  vision  des  corps  glorieux

certaines précisions anatomiques : les veines, les os, les tendons, les artères, le sang, le cœur, le foie,

les  poumons,  la  rate  et  l'estomac,  le  fiel,  les  intestins,  les  rognons,  le  cerveau où il  distingue

différentes zones... Ce qui produit un très curieux mélange ! 

B. en tous cas implore Dieu de venir à son aide en lui accordant le bienfait de la mort. Ce sont sur

ces mots que se clôt le manuscrit : 

Delisvrez o Seigneur, mon ame de prison, 
Tyrez moi de ce corps, logez moi dans la gloire, 

Ou m'attendent vos Saincts, de cœur & d'affection, 
Pour vous louër avec eux, vous nostre tres bon Pere. 

Allons mon ame allons, d'une crainte filiale, 
Nous ietter dans les bras, de Iesus crucifié, 

Mourons comme il a fait, d'une facon royale, 
Et montons avec luy dans le ciel Empyré. Amen673.

669 Apocalypse, 21, 10-11
670 DELUMEAU J., Une histoire du paradis, T. 3, Que reste-t-il du Paradis, Paris, Fayard, 2000, p. 134
671 DELUMEAU J., Une histoire du paradis, op.cit., p. 48.
672 Ibid., p. 385.
673 MS 0275, p. 289.

208



209

Anges musiciens, chapelle sainte Catherine, cathédrale du Mans. Par Selbymay — Travail personnel, CC 
BY-SA 3.0, https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=21643049



Qui est finalement Balthazar ? La vertu capucine d'humilité que célèbre le manuscrit empêche que

ressorte nettement sa personnalité. On aimerait le voir comme un homme sensible mais inhibé, dont

la  souffrance  l'emporte  sur  l'empathie  envers  ses  semblables,  plutôt  que  comme  une  personne

méticuleuse et soucieuse du détail et de l'obéissance, non à l'esprit franciscain mais à la lettre d'une

règle  qu'il  concevrait  comme  un  règlement.  Il  est  en  tous  cas,  sans  nul  doute,  malheureux.

L'existence au sein des listes de son frère Michel, entré à la chartreuse du Val-Réno, et qu'il perd en

1657, prouve un attachement fraternel décelable peut-être à d'autres reprises, quand il évoque le

chagrin de Michel de Marillac à la mort de son frère,  ou la mort  des frères Gault,  évêques de

Marseille, qu'il a sans doute connus au séminaire du Mans. Il se sent seul.  Pour Balthazar, l'enfer

n'existe déjà-t-il pas sur terre, sans qu'il ose vraiment le dire ? Quand il dessine, en taille réduite, au

revers et au bas d'une feuille  initialement prévue pour recevoir du texte,  vers la fin du manuscrit,

comme en cachette, une carte sans couleurs674 ? Pour lui, à l'encontre d'un discours officiel que ses

supérieurs lui ont demandé de diffuser, la belle province où est revenue l'union fraternelle, ne fait-

elle pas partie d'un monde tout entier aux mains du Malin ? 

674 MS 0275, p. 254.

210

MS 0275, p. 254



Conclusion 

Au terme de  cette  étude d'un  manuscrit  dont  nous n'avons  pas  épuisé  la  richesse,  l'impression

d'incohérence a pu être levée en partie. Les contradictions internes  qui apparaissaient au premier

abord,  et  qui  donnaient  à  ce  document  une  certaine  étrangeté,  ont  trouvé  des  explications.  Le

méticuleux travail de graphie et d'enluminure de Balthazar, son goût pour la poésie, a été mis au

service d' une célébration des valeurs spirituelles des capucins :  dans le discours officiel,  Dieu, sa

mère, les anges et les saints protègent une  Province prospère où est revenu l'ordre et où domine

l'unité. Le soin apporté par Balthazar à la confection des nombreuses listes (fondation des convents,

recensement des frères, résultats des élections aux chapitres) nous a permis de tracer un portrait plus

approfondi de la Province. Mais l'examen du manuscrit a montré les dissensions persistantes entre

Bretagne et Touraine et le relâchement de la discipline. L'édition de l'éphéméride a fait ressortir tout

le poids  de la mort  dans la  société  du temps.  Le rempart du couvent ne protège pas d'un mode

baroque bipolaire dont les échos retentissent jusqu'à l'intérieur, et où s'opposent certes violemment

hommes et femmes, jeunes et vieux, catholiques et protestants, riches et pauvres, malades et bien-

portants,  mais  plus  encore  vie  séculière  et  vie  régulière,  paradis  et  enfer.  Les  convictions

chrétiennes professées par Balthazar, sa volonté de sublimer par la prière sa continuelle souffrance,

ne  parviennent  pas  à  dominer  sa  rancoeur :  le  soleil  luit-il  vraiment  pour  tous  dans  la  belle

Province ? 

Le manuscrit recèle cependant des richesses que nous n'avons pas forcément exploitées au sein de

ce  travail:  la  liste  des  frères  élus  aux chapitres  de  la  Province,  de  1629 à  1667,  provinciaux,

définiteurs et gardiens675, comporte de précieuses informations : son exploitation approfondie aurait

pu  permettre  de  dresser  à  la  fois  une  chronologie  et  une  carte  de l'implication  de  certaines

personnalités qui déploient  dans  la  province,  notamment  au  début  de  la  période,  une  énorme

activité : le pionnier Archange de Blin, par exemple, remplit durant plus de 30 ans, de 1629 à 1662,

des mandats de gardien qui le mènent souvent sur un triangle constitué par les couvents du Mans, de

Rennes et  de Nantes, en passant  par Laval,  mais avec également des incursions beaucoup plus

lointaines,  vers Quimper en 1636 ou Morlaix en 1650.  Assez rapidement  toutefois,  lorsque les

capucins sont bien installés, le périmètre d'activité des gardiens se trouve plus limité : Benjamin de

Roscoff se déplace, de 1637 à 1653, entre Roscoff, Lannion, Guingamp et Morlaix. A la fin de la

période, Paul de Beaumont exerce de 1656 à 1664,entre Baugé, Machecoul et les Sables. Il est vrai

que nous ne savons rien de son activité antérieure...

L'étude des noms de religion n'a pas été développée du fait qu'elle avait déjà été menée par une

675 MS 0275, p. 200-216.

211



autre  personne  lors  d'un  travail  précédent.  Mais  si  les  « familles »  angéliques,  franciscaines,

mariales, apparaissent de façon visible, un premier examen plus attentif des noms isolés (une seule

occurrence) pourrait peut-être en faire ressortir la qualité de martyr, ce qui viendrait confirmer le

poids de la mort au sein de l'ordre.

L'étude du manuscrit a également amené à la découverte de « manuels de conversion » comme ceux

de Philippe d'Angoumois, dont l'utilisation effective nous aurait amenés un peu loin de notre objet

d'étude. Mais un livre comme « Les triomphes de l'amour de Dieu en la conversion d'Hermogène »,

destiné à emporter l'adhésion à la conversion des grands par le truchement d'un dialogue combatif

entre  Junon,  l'Orgueil  défendant  la  vie  profane,  et  Pallas,  Sagesse  de  la  vie  religieuse,  peut

constituer une extraordinaire source à une anthropologie du luxe régnant à la Cour durant le premier

XVIIe siècle...

« Le soleil ni la mort ne se peuvent regarder fixement676 »: c'est  en 1665 que paraît la première

édition des Maximes de La Rochefoucauld. Le soleil, source de vie, éclaire la terre et par là même

donne aux êtres vivants la vision du monde qu'ils habitent. Pour Balthazar et ses semblables, il est

l'image de Dieu. Mais de la même manière qu' il est impossible de regarder le soleil en face, du fait

de  son éclat  excessif  pour  des  yeux  humains,  Dieu  reste  l'inconnaissable.  La  mort,  elle, est

omniprésente. Elle n'épargne personne : Le pauvre en sa cabane où le chaume le couvre est sujet à

ses lois / Et la garde qui veille aux barrières du Louvre n'en défend point nos rois677 . Mais on n'est

jamais témoin que de la mort des autres. Les prédicateurs de la Cour comme ceux oeuvrant auprès

du petit peuple breton engagent chacun à regarder en face sa propre mort, et ce sont quelquefois les

mêmes : Joseph de Morlaix prêche l'avent en 1644 dans la grande salle du Louvre, mais retiré à 

l'  Ermitage de Nantes, « il presche dans une dévote solitude, sur les bords de la rivière de Loire,

comme St Jean sans le désert, sur les bords du Jourdain678 » Terme inéluctable du parcours, la mort

reste  cependant,  pour les vivants  de la  terre, la  porte  toujours fermée sur l'inconnu éclatant  du

jugement. 

676 LA ROCHEFOUCAULD F. de, R. KANTERS, MARTIN-CHAUFFIER L. et MARCHAND J,ed., Oeuvres complètes, Paris, Gallimard, 
coll.« Bibliothèque de la Pléiade », n˚ 24, 1964, p. 406.

677 MALHERBE F. de, ADAM, A.ed., Oeuvres, Paris, Gallimard, coll.« Bibliothèque de la pléiade », n˚ 231, 1971, p. 41.
678 RENÉ DE NANTES, Un capucin breton au XVIIe siècle: le père Joseph de Morlaix, Couvin, Maison Saint-Roch, 1911, 

p. 118.

212



Sources et bibliographie 

Sources Manuscrites 

Bibliothèque Nationale de France : 

La Guirlande de Julie, 1641.

Bibliothèque de Rennes Métropole     :   

Manuscrit 0275, « DON TRES HUMBLE ,& et de très pure charité faict à la Séraphicque 

PROVINCE DE BRETAGNE, & aux RR PERES SUPERIEURS d'icelle esleus au Chapitre du Mans 

le Vendredy 8e de septembre, iour de la Nativite N.DAME. 1662. Par F. B. de B. le plus petit & plus 

indigne Prestre des Enfans de cette Province ».

Archives Municipales de Rennes     :  

GG325
Lettre missive du frère Raphaël, provincial des Capucins adressée à MM les habitants de la ville de 
Rennes, par laquelle il leur annonce l’arrivée de ces religieux en cette ville, 1606. 
Rôles des personnes atteintes de la peste qui furent à la santé en 1631.
Installation de deux pères capucins à l’hôpital de la santé, pour assister les malades de contagion.
Document non daté concernant Philippe de Hennebont. 

Bibliothèque Franciscaine des capucins

Recueil de manuscrits 104, concernant la province de Touraine , comprenant notamment une copie 
de l'Instruction de l'affaire des capucins de Touraine (BN fonds Dupuy n° 776)
Recueil de manuscrits 172, concernant la province de Touraine
Recueil de manuscrits 173, concernant la province de Touraine

Sources imprimées     :   

La Bible, traduit par Émile OSTY et Joseph TRINQUET, Paris, Seuil, 1973.

ALCIAT A., éd. par  LAURENS P., et  VUILLEUMIER LAURENS F.,  Les emblèmes, Paris, Klincksieck, 1997.

[Reprod. en fac-sim.de l'éd. de Lyon, M. Bonhomme, 1551].

BART DES BOULAIS L., Recueil des antiquitez du Perche, comtes et seigneurs de ladicte province... /

par  Bart  des  Boulais ;  publ...  et  annoté  par  M.  Henri  Tournoüer,... ;  précédé  d’une  notice

biographique par M. Besnard, Mortagne, Pichard-Hayes, 1890.

BENOÎT DE CANFIELD, La Règle de perfection, Paris, Presses universitaires de France, 1982.

BERNARDIN DE PARIS, Le parfait novice instruit des voyes qu’il doit tenir pour arriver à la perfection

de son estat, A Paris, chez la vefve (sic) Denys Thierry, 1648.

213



BONAVENTURE DE BAGNOREGIO, La triple voie, Paris, les Éd. franciscaines, 1998.

BONDONNET J.,  Les  vies  des  evesques  du  Mans,  restituées  et  corrigées,  avec  plusieurs  belles

remarques sur la chronologie, A Paris, chez Edme Martin, 1651.

BORDEAUX C.,  BORDEAUX J.,  SYMON F.,  et  DUCHEMIN R.,éd. par  ISBLED B, Moi, Claude Bordeaux :

Journal d’un bourgeois de Rennes au 17e siècle, Rennes, Apogée, 1992.

BOUCHER J.,  Bouquet  sacré,  composé  des  roses  du  Calvaire,  des  lys  de  Bethléem,  des  jacintes

d’Olivet, et de plusieurs autres rares et belles pensées de la Terre Saincte, Rouen, P. Cailloué, 1657.

BOVERIO Z. et CALUZE A., Les Annales des Frères Mineurs capucins (par le P. Boverio), Paris, P. de

Bats, 1675.

BOVON F. (dir.), Écrits apocryphes chrétiens, Paris, Gallimard, 1997.

BROUSSE J., La vie du reverend Pere, P. Ange de Joyeuse, predicateur capucin, autrefois duc, pair et

mareschal  de  France,  &  lieutenant  general  pour  le  Roy  en  Languedoc,  A Paris,  chez  Louis

Boulenger, 1621.

BRY DE LA CLERGERIE G., Histoire des pays et comté du Perche et duché d’Alencon, où est traité des

anciens seigneurs de Bellesme, comtes du Perche...  et  des Rotrous,  vicomtes de Chasteaudun...

ensemble des princes de la maison royale qui ont tenu lesdites provinces depuis S. Louys jusques à

présent, A Paris, de l’imprimerie de Pierre Le-Mur, 1620.

Bullarium  ordinis  ff.  Minorum  s.p.  Francisci  Capucinorum  seu  Collectio  bullarum,  brevium,

decretorum,  rescriptorum  oraculorum  &c.  quae  a  Sede  Apostolica  pro  ordine  Capucino

emanarunt  ...  Variis  notis,  &  scholiis  elucubrata  a  p.f.  Michaele  a  Tugio  ...  Tomus  primus

-septimus] ..: Tomus quintus divisus in duas partes documenta Provinciarum Galliae & Hispaniae

continentes. Pars prima [-secunda] ... 5, typis Joannis Zempel Austriaco-Viennensis prope Montem

Jordanum, 1748.

CALUZE A.,  Les annales des Frères Mineurs Capucins, A Paris, chez Pierre de Bats, 1677, Tome

second.

CATHERINE DE SIENNE, Le dialogue, Paris, les Éd. du Cerf, 1992.

Le catéchisme du concile de Trente, A Paris, chez Guillaume Desprez, 1673.

CHARAS M., Pharmacopée royale galenique et chymique, Paris, chez l'auteur, 1676.

CHASSIGNET J.-B. et H.-J.  LOPE,  Le mespris de la vie et consolation contre la mort, Genève, Droz,

1967.[Besançon, Nicolas de Moingesse,1594.]

CHAVATTE P.I. et A.  LOTTIN,  « Chronique mémorial des choses mémorables par moy Pierre-Ignace

Chavatte »:  1657-1693  le  mémorial  d’un  humble  tisserand  lillois  au  Grand  Siècle,  Bruxelles,

Commission royale d’histoire, 2010.

CHERUBINI L.,  Magnum bullarium romanum : ab. Leone Magno usque ad S. D. N. Clementem X.

Tome 3 /  opus Laertii  Cherubini,  praestenssimi juriconsulti  Romani & à D. Angelo Cherubino

Monacho Cassiensi, novissimè vero à RR. PP. Angelo à Lantusca, & Joanne Paulo à Roma... quinti

Tomi editione illustratum, & auctum, J. P. Arnaud, Lyon, 1672.

214



CHIFLET L., Le psautier de la vierge Marie, 1658.

CLÉMENT D’ALEXANDRIE, Le protreptique, 2e éd., Paris, les Éd. du Cerf, 1949

CONSTANTIN DE BARBANSON, Secrets sentiers de l’amour divin, A Paris, chez Sébastien Huré, 1649.

DAN P. et ROCOLET P., Histoire de Barbarie, et de ses corsaires [.….]Ensemble des grandes miseres

et des cruels tourmens qu’endurent les chrestiens captifs parmy ces infideles. Par le R. P. Fr. Pierre

Dan, [...] ministre & superieur du convent de l’ordre de la S. Trinité & redemption des captifs. A

Paris. Chez Pierre Rocolet, 1649.

DENYS L’ARÉOPAGITE, éd.par DULAC J., Oeuvres de Saint Denys l’Aréopagite[...], Paris, Martin 

Beaupré frères, 1865.

DUBUISSON-AUBENAY F.-N.B.,  BABIN J.-B., et  CROIX A., éd.,  La Bretagne d’après l’« Itinéraire » de

monsieur Dubuisson-Aubenay, Rennes, Presses universitaires, Société d’histoire et d’archéologie de

Bretagne, 2006.

ÉGÉRIE, éd. par MARAVAL P, Journal de voyage : itinéraire, Paris, les Éd. du Cerf, 1982,

ESPRIT DU BOSROGER E., La piété affligée ou Discours historique et theologique de la possession des

religieuses dittes de Saincte Elizabeth de Louviers... ([Reprod.]) / par le R.P. Esprit Du Bosroger,...

Rouen, J. Le Boulenger, 1652.

FRANÇOIS D’ASSISE,  Saint Francois d’Assise: documents écrits et premières biographies, 3e édition

revue et corrigée, Paris, les Éd. Franciscaines, 2002.

FRANÇOIS D’ASSISE, DALARUN J., éd., Cantique de Frère Soleil, Paris, Alma, 2014.

FRANÇOIS D’ASSISE, Fioretti, Seuil, 1994.

FRANCOIS D’  ASSISE,  La  règle  et  testament  de  nostre  père  Séraphique  S.  Francois  avec  les

déclarations des souverains pontifes: & autres explications des Pères de l’Ordre sur ladite Règle.

Le tout de nouveau exactement corrigé sur l’original, de l’imp. de Jean Molin, 1702.

FRANÇOIS D’ASSISE, éd. par VAUCHEZ A. et J. DALARUN J., Francois d’Assise: écrits, Vies, témoignages,

Paris, Ed. du Cerf, Ed. Franciscaines, 2010.

FRANÇOIS D’ASSISE,  Saint Francois d’Assise: documents écrits et premières biographies, 3e édition

revue et corrigée, Paris, les Éd. Franciscaines, 2002.

FRANÇOIS DE SALES, Traité de l’amour de Dieu, Paris, Blageart, 1639.

FRANÇOIS DE SALES, Introduction a la vie devote, par Francois de Sales, evesque de Geneve. Seconde

edition, en laquelle le tout a esté reveu, corrigé & augmenté par l’auteur ,  A Lyon, chez Pierre

Rigaud, 1609.

FRANÇOIS DE SALES, R. DEVOS, et A. RAVIER, Introduction à la vie dévote. Traité de l’amour de Dieu.

Entretiens spirituels, Nouv. éd., Paris, Gallimard, 1986.

FRET L.J.,  Antiquités et  chroniques percheronnes:  ou recherches sur l’histoire civile,  religieuse,

monumentale,  politique  et  littéraire  de  l’ancienne  province  du  Perche,  et  pays  limitrophes,

Mortagne, Glaçon, 1840.

GUILLEBAUD P.,  Thresor  chronologique  et  historique.  Contenant  ce  qui  s’est  passé  de  plus

215



remarquable & curieux dans l’estat tant sacré que prophane, depuis le commencement du monde,

jusques à la naissance de Iesus-Christ.  Le tout diuisé en cinq aages. Troisiesme partie de 1200

jusqu’à l’an 1647. Par le pere dom Pierre de S. Romuald, Paris, chez Antoine de Sommaville, 1647.

GUILLERMOU A., Saint Ignace de Loyola et la Compagnie de Jésus, Paris, Seuil, 2007.

IGNACE DE LOYOLA, éd.par SMETS A., et ALDUNATE C., Exercices spirituels, Versailles, Saint-Paul, 2002.

JACQUES DE VORAGINE, La légende dorée, Paris, Gallimard, 2004.

JEAN DE LA CROIX,  Les Oeuvres spirituelles,  trad. par  CYPRIEN DE LA NATIVITÉ DE LA VIERGE,  Paris,

Chevalier, 1641.

JÉRÔME DE STRIDON, Lettres, Tome IV, Paris, Les Belles Lettres, 1954.

LA BRUYÈRE J. de, Oeuvres complètes, Paris, Gallimard, 1951.

LE LABOUREUR J., Histoire du mareschal de Guébriant... contenant le récit de ce qui s’est passé en

Allemagne dans la guerre des couronnes de France et de Suède..., Paris, R. de Nain, 1656.

LE MASSON I.  et  FRANÇOIS DE SALES,  Introduction  à  la  vie  religieuse  et  parfaite,  distribuée  en

cinquante-trois lecons tirées de l’Écriture Sainte, de l’Introduction à la vie dévote de saint Francois

de Sales et de l’Imitation de Jésus-Christ, avec des réflexions et des annotations..., Lyon, F. Comba,

1677.

LEFÈVRE DE LEZEAU N. La vie de Michel de Marillac: 1560-1632, garde des sceaux de France sous

Louis XIII, Québec, Les Presses de l’Université Laval, 2007.

MARCELLIN DE PISE L.P.,  Annalium seu  sacr.  historiarum ordinis  minorum Sancti  Francisci  qui

Capucini nuncupantur tomus tertius, in quo universa quae ad ejusdem ordinis progressum spectant,

ab anno 1612 exclusive ad anorum 1634 inclusive... traduntur, auctore R. P. Marcellino de Pise,...,

Lugduni, sumptibus ff. Anissoniorum, 1676.

MARCHETTI F. La vie de messire Iean Baptiste Gault, évesque de Marseille, à Paris, chez Sébastien

Huré, 1649.

MARTIAL DE BRIVE, Les œuvres poétiques et saintes: 1653, Grenoble, J. Millon, 2000.

MICCOLI G., FRANÇOIS D’ASSISE, et M. BOBBERA-ALBERT, Le « Testament » de saint Francois, Paris, Éd.

Brepols, 1996.

Missale  romanum,  ex  decreto  sacrosancti  Concilii  Tridentini  restitutum,  Pii  V jussu  editum et

Clementis VIII. Auctoritate recognitum, Coloniae Agrippinae, sumpt. Cornelii ab Egmondt, 1629.

MOLIÈRE, Le malade imaginaire, Paris, Gallimard, 1999.

NEPVEU DE LA MANOUILLÈRE R.-P., GRANGER S. , HUBERT B., et TARONI M., ed., Journal d’un chanoine

du Mans: (1759-1807), Rennes, Presses universitaires de Rennes, 2013.

PARADIN C.,  Quadrins historiques de la Bible  /  par Claude Paradin ;  rev.  & augm. d’un grand

nombre de figures par Bernard Salomon. A Lyon, par Jean de Tournes, 1555.

PAULMIER F.,  Traité méthodique et dogmatique de la goutte: divisé en 3 parties ..., Louis-Charles

Barrière, 1769.

PHILIPPE D’ANGOUMOIS, Le novitiat d’Hermogène très utile pour les Pères-Maîtres et novices de tous

216



les Ordres..., Paris, Vve Chevalier, 1633.

PHILIPPE D’ANGOUMOISS,  Les triomphes de l’amour de Dieu en la conversion d’Hermogène,  Paris,

Chastellain, 1625.

Recueil historique des bulles et constitutions, brefs, decrets, et autres actes concernant les erreurs  

de ceux derniers siècles, tant dans les matières de la Foy, que dans celles des moeurs, Mons : 

G. Migeot, 1704.

RENAUDOT T. (dir.), La Gazette, 1631-1761.

RICHER J., JOSEPH DE PARIS, et RENAUDOT T. (dir.), Le Mercure francois, Paris, Richer, 1605-1648.

RIPA C., Iconologie où les principales choses qui peuvent tomber dans la pensée touchant les vices 

et les vertus sont représentées sous diverses figures, Paris, A. Baudry & Cie, 2011 [Reprod. en fac 

sim de l'éd. de 1643]

ROGER E., La terre saincte, ou Description topographique tres-particulière des saincts lieux, & de la

terre de promission, Paris, chez Antoine Bertier, 1646.

SELVE L. de,  Les œuvres spirituelles sur les Evangiles des jours de caresme et sur les festes de

l’année, Librairie Droz, 1983.[Metz, Fabert, 1607]

TALLEMANT DES RÉAUX G., Historiettes, Paris, Gallimard, 1960.

THÉRÈSE D’AVILA, Le chateau intérieur, traduit par Marcel BOUIX, Paris, Payot & Rivages, 1998.

THÉRÈSE D’AVILA, Le Chemin de la perfection Les Exclamations Avis Les Pensées sur le "Cantique

des cantiques, Paris, Éd. du Cerf, 1982.

THOMAS D’AQUIN, Somme théologique, traduit par Aimon-Marie ROGUET, Paris, Les éditions du Cerf,

1984.

THOMAS DE CELANO, Les Vies de saint Francois d’Assise: Vie du bienheureux Francois, Légende de

choeur, Légende ombrienne, Mémorial dans le désir de l’ame, Paris, Éd. franciscaines Éd. du Cerf,

2009.

VAUCHEZ A., Francois d’Assise: entre histoire et mémoire, Paris, Fayard, 2010.

VIALART C., éd. par J.-L.  BOUCHERAT,  Tableau de la Magdelaine en l’état de parfaite  amante de

Jésus: 1628, Grenoble, J. Millon, 1997.

YVES DE PARIS,  La conduite du religieux. Par le p. Iues de Paris capucin, A Rennes, chez Pierre

Garnier, 1653.

YVES DE PARIS, Les progrès de l’amour divin, Paris, Thierry, 1643.

YVES DE PARIS, La théologie naturelle . Tome premier, divisé en deux parties. La première traictant

de l’existence de Dieu et la seconde de la création du monde. Par le P. Yves de Paris,... 4e édition,

reveuë et corrigée par l’autheur, Paris, Vve N. Buon, 1640.

ZACHARIE DE VITRÉ, DONALDSON-EVANS L-K, ed., Les Essais de méditations poétiques sur la passion,

mort et résurrection de Notre-Seigneur Jésus-Christ, Paris, Classiques Garnier, 2015.

217



Bibliographie 

AMIS DE FRANÇOIS LEBRUN (dir.),  Populations et cultures: études réunies en l’honneur de Francois

Lebrun..., Rennes, Amis de François Lebrun, 1989.

ARIÈS P., L’homme devant la mort, Paris, Éditions du Seuil, 1977

AURY D., Anthologie de la poésie religieuse francaise, Paris, Gallimard, 1997.

BARDAKÇI O., PUGNIÈRE F., DOMENISSE P., et SAUZET R., La dernière croisade: les Francais et la guerre

de Candie, 1669, Rennes, Presses universitaires de Rennes, coll.« Histoire », 2008.

BARILLY-LEGUY M., « Livre de mes Anciens grand pères »: le livre de raison d’une famille mancelle

du Grand Siècle, 1567-1675, Rennes, Presses universitaires de Rennes, 2006.

BARON F., « L’iconographie de l’Immaculée Conception dans la sculpture médiévale et moderne en

Normandie »,  Marie et la « Fête aux Normands » : dévotion, images, poésie, Mont-Saint-Aignan,

Publications des Universités de Rouen et du Havre, 2011, p. 163-178.

BAUD P., Chemin de croix: les origines d’une dévotion populaire, Paris, Mediaspaul, 1995.

BAUDRY G.-H., Les symboles du christianisme ancien, Ier-VIIe siècle, Paris, Cerf, 2009.

BÉGUIN K., Les princes de Condé, Champ Vallon, 1999.

BÉNICHOU P., Morales du Grand siècle, Paris, Gallimard, 1948.

BENOIT J.-L., La Vierge Marie dans la littérature francaise: entre foi et littérature actes du colloque

international Université de Bretagne-Sud, Lorient, 31 mai-1er juin 2013, Lyon, J. André, 2014.

BERCÉ Y.-M.,  Lorette  aux  XVIe  et  XVIIe  siècles:  histoire  du  plus  grand  pélerinage  des  temps

modernes, Paris, Presses de l’université Paris-Sorbonne, 2011.

BERGIN J., The making of the French episcopate: 1589-1661, New Haven London, Yale University

Press, 1996.

BERNOS M.,  Femmes et  gens  d’Église  dans la  France  classique:  XVIIe-XVIIIe  siècle,  Paris,  les

Éditions du Cerf, 2003.

BESLER B., Le Jardin d’Eichstätt: l’herbier de Basilius Besler une sélection des plus belles planches,

Köln [etc.], Taschen, 2001.

BIRABEN J.-N.,  Les hommes et la peste en France et dans les pays européens et méditerranéens,

Paris La Haye, Mouton École des hautes études en sciences sociales, 1975, vol.1, La peste dans

l’histoire.

BIRABEN J.-N., Les hommes et la peste en France et dans les pays européens et méditerranéens , La

Haye Paris, Mouton École des hautes études en sciences sociales, 1976, vol.2, Les hommes face à la

peste.

BLUCHE F., Le grand règne, Paris, Fayard, 2006.

BOISSON D. et DAUSSY H., Les protestants dans la France moderne, Paris, Belin, 2006.

BONNEFOY Y., « Les bergers d’Arcadie », Dessin, couleur et lumière, Paris, Mercure de France, 1995,

218



p. 117-147.

BOUFLET J., Les stigmatisés, Paris, Cerf Fides, n˚ 51, 1996.

BOUGEROL J.-G., St Bonaventure et la sagesse chrétienne, Paris, Éd. du Seuil, 1963.

BOUILLERIE S. de, « Les protestants dans le Maine. Le temple et le cimetière de l’Eglise du Mans et

l’Eglise d’Ardenay », Revue historique et archéologique du Maine, 1888, vol. 24, p. 49-62.

BOURGEOIS C.,  Théologies poétiques de l’age baroque: la Muse chrétienne, 1570-1630, Paris,  H.

Champion, 2006.

BREMOND H., La Conquête mystique, Paris, A. Colin, coll.« Histoire littéraire du sentiment religieux

en France », n˚ 5, 1967.

BREMOND H., L’invasion mystique, Paris, A. Colin, coll.« Histoire littéraire du sentiment religieux en

France », n˚ 2, 1967.

BRESSON B.,  Histoire  de  l’Isle  de  Grenade  en  Amérique:  1649-1659,  Montréal,  Les  Presses  de

l’Université de Montréal, 1975.

BROSSE J., Mythologie des arbres, Paris, Payot & Rivages, 2001.

BUVRON J.M.  & al.,  Les anges musiciens de la cathédrale du Mans, Le Mans, Ed. de la Reinette,

2003.

CABANTOUS A., « Sacrés canards? Profane et  sacré dans les canards au début  du XVIIe siècle »,

Eglise, Education, Lumières : Histoires culturelles de la France (1500-1830) en l’honneur de Jean

Quéniart, Rennes, Presses Universitaires de Rennes, 1999, p. 11-15.

CANO RIVERO I. et FINALDI G., Francisco de Zurbaran (1598-1664): Palais des Beaux-Arts, Bruxelles

29 janvier - 25 mai 2014, Bruxelles, BOZAR : Fonds Mercator, 2014.

CERTEAU M. de, La Fable mystique (XVIe-XVIIe siècle) T. 2, Paris, Gallimard, 2013.

CERTEAU M. de, La Fable mystique( XVIe - XVIIe siècle) T. 1, Paris, Gallimard, 1982.

CERTEAU M. de, La possession de Loudun, Paris, Gallimard, 2005.[1970].

CHADYCH D.,  D.  LEBORGNE,  et  J.  LEBAR,  Atlas  de  Paris:  évolution  d’un  paysage  urbain,  Paris,

Parigramme, 2007.

CHARDON H.,  Scarron inconnu et les types des personnages du roman comique, Paris, Champion,

1903.

CHARTIER R. et  MARTIN H.-J.,  Histoire de l’édition francaise, Paris, Fayard Cercle de la Librairie,

1989.

CHARTIER R., Les usages de l’imprimé, XVe-XIXe siècle, Paris, Fayard, 1986.

CHÂTELLIER L., Le catholicisme en France, limites actuelles, 1500-1650 . Tome 2, le XVIIe s 1600-

1650, Paris, SEDES, 1995.

CHÂTELLIER L.,  La  religion  des  pauvres:  les  missions  rurales  en  Europe  et  la  formation  du

catholicisme moderne XVIe-XIXe siècle, Paris, Aubier, 1993.

CHÂTELLIER L., L’Europe des dévots, Paris, Flammarion, 1987.

CHAUVEAU J.-P., Anthologie de la poésie francaise du XVIIe siècle, Paris, Gallimard, 1987.

219



CHEVALLIER P., Louis XIII , roi cornélien, Paris, Fayard, 1979.

CHEVRON C.,  Vie  et  carrière d’Henri  II  de  Bourbon,  prince  de  Condé,  1588-1646: exemple  de

comportement et d’idées politiques au début du XVIIe siècle, Paris, H. Champion, 2008.

CLAVERO B.,  préf.  par  J.  LE GOFF,  La  grace  du  don:  anthropologie  catholique  de  l’économie

moderne, Paris, Albin Michel, 1996.

CHRISTIN O.,  FLÜCKIGER F.,  GHERMANI N.,  Marie  mondialisée:  l’Atlas  Marianus  de  Wilhel

Gumppenberg et  les  topographies  sacrées  de  l’époque moderne,  Neuchâtel,  Ed.  Alphil-Presses

universitaires suisses, 2014.

CHRISTIN O., Vox populi: une histoire du vote avant le suffrage universel, Paris, Seuil, 2014.

CLÉMENT M., Une poétique de crise: poètes baroques et mystiques, 1570-1660, Paris, H.Champion,

1996.

COGNET L., Le Jansénisme, 6e éd., Paris, Presses universitaires de France, 1991.

CORBIN A., Le monde retrouvé de Louis-Francois Pinagot: sur les traces d’un inconnu, 1798-1876, 

Paris, Flammarion, 1998.

CORNEC P.,  Le Couvent des Capucins d’Audierne : 1657-1795 fondation, vie et disparition d’une

institution capiste, Audierne, Éd. Du Cap-Sizun, 2000.

CORNETTE J., Histoire de la Bretagne et des Bretons, Paris, Éd. du Seuil, 2008.

COTTRET B., Histoire d’Angleterre: XVIe-XVIIIe siècle, Paris, Presses universitaires de France, 1996.

COURCELLES D. de, Stigmates, Paris, Éd. de l’Herne, 2001.

COURCELLES D. de, Le « dialogue » de Catherine de Sienne, Paris, Ed. du Cerf, 1999.

COUSINIÉ F., Images et méditation au XVIIe siècle, Rennes, Presses universitaires de Rennes, 2007.

COUSINIÉ F., « Images et contemplation dans le discours mystique du XVIIe siècle français », Dix-

septième siècle, 1 mars 2006, n° 230, no 1, p. 23-47.

CROIX A., Cultures et religion en Bretagne aux 16e et 17e siècles, Éd. Apogée Presses universitaires

de Rennes, Rennes, 1995.

CROIX A., La Bretagne aux 16e et 17e siècles: la vie, la mort, la foi, Paris, Maloine,1980.

CROIX A.,  LESPAGNOL A,  et  PROVOST G.,  Église,  éducation,  Lumières:  histoires  culturelles  de  la

France, 1500-1830 en l’honneur de Jean Quéniart, Rennes, Presses universitaires de Rennes, 1999.

CROIX A.  et  QUÉNIART J.,  Histoire  culturelle  de  la  France.2,  De  la  Renaissance  à  l’aube  des

Lumières., Paris, Éd. du Seuil, 1997.

CULLIÈRE A. et MANTERO A., La poésie religieuse et ses lecteurs aux XVIe et XVIIe siècles, Dijon, Éd.

universitaires de Dijon, 2005.

CUREAU S., « Marie, vierge et muse, dans l’oeuvre de Jean Auvray (1580?-1624) », La Vierge Marie

dans la littérature francaise : entre foi et littérature, Lyon, J. André, 2014, p. 139-147.

DAINVILLE F. de,  Le langage des géographes: termes, signes, couleurs des cartes anciennes, 1500-

1800, Paris, A. et J. Picard, 1964.

DAINVILLE F.  de,  Cartes  anciennes  de l’Eglise  de France: historique,  répertoire,  guide d’usage,

220



Paris, J. Vrin, 1956.

DAVIS N.Z.,  Juive,  catholique,  protestante:  trois  femmes  en  marge  au XVIIe  siècle,  traduit  par

Angélique LÉVI, Paris, Éd. du Seuil, 1997.

DELAVEAU M., SORDET Y., et  BROGLIE,  G. de.  Un succès de librairie européen: l’« Imitatio Christi »

1470-1850, Paris, Bibliothèque Mazarine : Éd. des Cendres, 2012.

DELUMEAU J.  et  COTTRET M.,  Le  catholicisme  entre  Luther  et  Voltaire,  Paris,  France,  Presses

universitaires de France, 2010.[1e ed. 1971]

DELUMEAU J. ET ROCHE D., Histoire des pères et de la paternité, Paris, Larousse, 1990.

DELUMEAU J., Le jardin des délices, Paris, Fayard, 1992.

DELUMEAU J., Le mystère Campanella, Paris, Fayard, 2008

DELUMEAU J., Le péché et la peur: la culpabilisation en Occident, XIIIe-XVIIIe siècles , Paris, Fayard,

1983.

DELUMEAU J., La peur en Occident: XIVe-XVIIIe siècles une cité assiégée, Paris, Fayard, 1978.

DELUMEAU J., Que reste-t-il du paradis ?, Paris, Fayard, 2000.

DELUMEAU J.,  Rassurer  et  protéger:  le  sentiment  de  sécurité  dans  l’Occident  d’autrefois,  Paris,

Fayard, 1989.

DEMERSON G., MASSAUT, J. P. et DOMPNIER B., Les signes de Dieu aux XVIe et XVIIe siècles: [actes du

colloque de Clermont-Ferrand], Clermont-Ferrand, Association des publications de la Faculté des

lettres et sciences humaines de Clermont-Ferrand, 1993.

DESCIMON R. et JOUHAUD , La France du premier XVIIe siècle: 1594-1661, Paris, Belin, 1996.

DIBON P., Essai historique sur Louviers, Rouen, Périaux,1836.

DINET D., « De l’épée à la croix : Les soldats passés à l’ombre des cloîtres (fin XVIe - fin XVIIIe

siècles): Hommage au Professeur André Corvisier »,  Histoire, économie et  société, 1990, vol. 9,

no 2, p. 171-183.

DINET D., Religion et société: les Réguliers et la vie régionale dans les diocèses d’Auxerre, Langres

et Dijon (fin XVIe-fin XVIIIe siècles), Publications de la Sorbonne, Paris, 1999.

DINET D. et  BRAS,  H.L.,« Mortalité des laïcs et mortalité des religieux : les Bénédictins de Saint-

Maur aux XVIIe et XIIIe siècles », Population, 1980, vol. 35, no 2, p. 347-383.

DINET D.  et  JACQUART,  J., Vocation  et  fidélité:  le  recrutement  des  Réguliers  dans  les  diocèses

d’Auxerre, Langres et Dijon (XVIIe-XVIIIe), Economica, Paris, 1988.

DOMPNIER B.,  « Tensions  et  conflits  autour  des  missions  chez  les  capucins  du  XVIIe  siècle »,

Religione, conflitualittà e cultura . Il clero regolare ne'll Europa d'antico regime, Massimo Carlo,

dir, Roma, Bulzoni, 2006.

DOMPNIER B., « Ecriture de l’histoire et identité: les capucins français et leur passé aux XVIIe et

XVIIIe siècles », Revue Mabillon, 1994, vol. 5, p. 207-231.

DOMPNIER B., « Exercice et oisiveté chez les capucins », Archives des sciences sociales des religions,

1994, vol. 86, no 1, p. 199-212.

221



DOMPNIER B., Enquête au pays des frères des anges: les Capucins de la province de Lyon aux XVIIe

et XVIIIe siècles, Saint-Etienne, Publications de l’Université de Saint-Etienne, 1993.

DOMPNIER B., « De miraculis et virtutibus : la naissance du culte du vénérable Jean de Maurienne,

capucin », Populations et cultures : études réunies en l’honneur de Francois Lebrun, Les Amis de

François Lebrun, 1989, p. 297-304.

DOMPNIER B., Le venin de l’hérésie: image du protestantisme et combat catholique au XVIIe siècle,

Paris, Le Centurion, 1985.

DOMPNIER B., « Les missions des Capucins et leur empreinte sur la Réforme catholique en France »,

Revue d’histoire de l’Église de France, 1984, vol. 70, no 184, p. 127-147.

DOMPNIER B., « Un aspect de la dévotion eucharistique dans la France du XVIIe siècle : les prières

des Quarante-Heures », Revue d’histoire de l’Église de France, 1981, vol. 67, no 178, p. 5-31.

DUBOIS J., « La carte des diocèses de France avant la Révolution », Annales. Économies, Sociétés,

Civilisations, 1965, vol. 20, no 4, p. 680-691.

DUBU J.  et  NEVEU B.,  Les  églises  chrétiennes  et  le  théatre:  1550-1850,  Grenoble,  Presses

universitaires de Grenoble, 1997.

DUCCINI H.,  Faire voir, faire croire: l’opinion publique sous Louis XIII,  Seyssel, Champ Vallon,

2003.

DULIEU L., « Le chancelier François Ranchin », Revue d’histoire des sciences, 1974, vol. 27, no 3, p.

223-239.

DUINE F.,  « Choses  et  gens  du XVIIe  siècle  breton,  d'après le  manuscrit  de Frère  Balthazar  de

Bellême. Extraits relatifs à la Bretagne d'annales rédigées par un capucin du Mans »,  Bulletins et

Mémoires de la Société archéologique du département d'Ille-et-Vilaine, Tome 39, 2e partie,Rennes,

1910, p.169-178

DUPÂQUIER J.,  La  population  rurale  du  Bassin  Parisien  à  l’époque  de  Louis  XIV,  Paris,  Lille,

Éditions de l’École des hautes études en sciences sociales Publications de l’Université de Lille III,

1979.

DUPÂQUIER J.,  CABOURDIN G.,  et  LEPETIT B.,  Histoire  de  la  population  francaise,  Paris,  Presses

universitaires de France, 1988.

DURAND Y., « “Je n’ai jamais eu d’autres ennemis que ceux de l’Etat...” : la mort de Richelieu et le

carme Léon de saint Jean »,  Etudes sur l’ancienne France offerte en hommage à Michel Antoine,

Paris, Ecole des Chartes, coll.« Mémoires et documents de l’Ecole des Chartes », n˚ 69, 2003, p.

129-152.

DURAND Y., « Mystique et politique au XVIIe siècle : l’influence du pseudo-Denys »,  XVIIe siècle,

1991, no 173, p. 323-350.

EDOUARD D’ALENÇON,  « Un goutteux content  de l’être :  le frère  Balthazar  de Bellême,  capucin »,

Bulletin de la société historique et archéologique de l’Orne, 1896, T. 15, p. 137-144.

ETENAUD A., Notice historique sur la ville de Marans (Charente-Inférieure) / par Alfred Etenaud,...,

222



Paris, impr. de H. et C. Noblet, 1854.

FABRE P.-A., Décréter l’image ?: la XXVe session du Concile de Trente, Paris, Belles lettres, 2013.

FABRE P.A.,  Ignace de Loyola: le lieu de l’image le problème de la composition de lieu dans les

pratiques spirituelles et artistiques jésuites de la seconde moitié du XVIe siècle,  Paris,J. Vrin Éd. de

l’EHESS,1992.

FLEURY P., « Le couvent des Capucins de Marans », Recueil des actes de la Commission des arts et

monuments de la Charente-Inférieure, vol. 16, p. 486-511.

FOGEL M.,  Les cérémonies de l’information: dans la France du XVIe au milieu du XVIIIe siècle ,

Paris, Fayard, 1989.

FOUCAULT M., Histoire de la folie à l’age classique, Gallimard, Paris, 1976.

FOURASTIÉ J.,  « De  la  vie  traditionnelle  à  la  vie  tertiaire »,  Population,  1959,  vol. 14,  no 3,  p.

417-432.

FRANÇOIS DE PAULE, Les Capucins à Roscoff (1621-1792): le grand figuier, s.l., s.n., 1937.

FRET L.J.,  Antiquités et  chroniques percheronnes:  ou recherches sur l’histoire civile,  religieuse,

monumentale,  politique  et  littéraire  de  l’ancienne  province  du  Perche,  et  pays  limitrophes,

Mortagne, Glaçon, 1840.

FROESCHLÉ-CHOPARD M.-H. et  DOMPNIER B.(dir.),  Les religieux et  leurs livres à l’époque moderne:

actes du Colloque de Marseille, EHESS, 2 et 3 avril 1997, Clermont-Ferrand, Presses universitaires

Blaise-Pascal, 2000.

FULGENCE DE GOUDELIN,  Capucins bretons : XVIIe-XXe siècles,  Roscoff,  Couvent des capucins de

Roscoff, 1937.

GARRISSON J.,  L’Édit de Nantes et sa Révocation: histoire d’une intolérance, Paris, Éd. du Seuil,

1987.

GAUDILLAT C., Cartes anciennes de la Bretagne  : 1582-1800, Coop Breizh, 1999.

GLOTIN H., « Les capucins du Croisic pendant la Révolution », Revue historique de l’Ouest, 1897, p.

365-384.

GOMEZ-GÉRAUD M.-C., « Au bon plaisir de la dévotion  : Le Voyageur inconnu (1630) de Jean-Pierre

Camus », Dix-septième siècle, 9 juin 2011, n° 251, no 2, p. 205-211.

GOODY J., La culture des fleurs, Paris, Ed. du Seuil, 1994.

GOUBERT P., Mazarin, Paris, Fayard, 1990.

GRANGER S., «La Feste de madame sainte Cécile (Le Mans, 1633) », Les cérémonies 

extraordinaires du catholicisme baroque, DOMPNIER B., dir., p. 113-132.

GRENIER J.-Y., « Temps de travail et fêtes religieuses au XVIIIe siècle », Revue historique, 29 août 

2012, vol. 663, no 3, p. 609-641

GUÉGUEN É., « Les Pères Capucins du Louvre en Bretagne au XVIIe siècle », Revue d’histoire de la

pharmacie, 1960, vol. 48, no 164, p. 290-292.

GUILLERMOU A., Saint Ignace de Loyola et la Compagnie de Jésus, Paris, Seuil, 2007.

223



GUINARD P. et FRATI T., Tout l’oeuvre peint de Zurbarán, Paris, France, Flammarion, 1975.

GUTTON J.-P., Dévots et société au XVIIe siècle: construire le ciel sur la terre, Paris, Belin, 2004.

HAFFEMAYER S.,  L’information dans la France du XVIIe siècle: la gazette de Renaudot de 1647 à

1663, Paris Genève, H. Champion Slatkine, 2002.

HAMOURY M.,  La peinture religieuse en Bretagne aux XVIIe et XVIIIe siècles, Atelier national de

reproduction des theses, Lille, 2007.

HENRYOT F.,  Livres et lecteurs dans les couvents mendiants: Lorraine, XVIe-XVIIIe siècles, Droz,

Genève, 2013.

HENRYOT F.,  « Les capucins  et  l’écriture aux XVIIe et  XVIIIe siècles d’après  la  Bibliotheca de

Bernard de Bologne », Etudes franciscaines, 2011, vol. 4, no 1, p. 111-143.

HILDESHEIMER E.,  « Les  possédées  de  Louviers »,  Revue d’histoire  de  l’Église  de  France,  1938,

vol. 24, no 105, p. 422-457.

HILDESHEIMER F., Le jansénisme en France aux XVIIe et XVIIIe siècles, Paris, Publi-sud, 1991.

HOMMEY L.P., Histoire générale ecclésiastique et civile du diocèse de Séez ancien et nouveau: et du

territoire qui forme aujourd’hui le département de l’Orne, Alençon, E. Renaut-De Broise, 1898,

vol. 5.

HOUDARD S., « La possession de Loudun (1632-1637) », Communications, 1 avril 2013, n° 92, 

n° 1, p. 37-49

HÜE D., La poésie palinodique à Rouen: 1486-1550, H. Champion, Paris, 2002.

IMPELLUSO L. et FÉRAULT D., La nature et ses symboles, Paris, Hazan, 2004.

IRIARTE L., Histoire du franciscanisme, Paris, les Éd. du Cerf : Les Éditions Franciscaines, 2004.

JACQUES É., Philippe Cospeau: un ami-ennemi de Richelieu, Paris, France, Beauchesne, 1989.

JANSENIUS C. et ORCIBAL J., Les origines du Jansénisme, Paris Louvain, J. Vrin, n˚ 25, 1947.

JEAN DE LA CROIX, Poésies complètes, Paris, Obsidiane, 1983.

JEANNERET M.  et  CAVE,T,  ed.,  Métamorphoses  spirituelles:  anthologie  de  la  poésie  religieuse

francaise, 1570-1630, Paris, J. Corti, 1972.

JOUHAUD C.,  « Le duc et  l’archevêque :  action politique, représentations et  pouvoir au temps de

Richelieu », Annales. Économies, Sociétés, Civilisations, 1986, vol. 41, no 5, p. 1017-1039.

JOUHAUD C.,  SCHAPIRA N,  et  RIBARD D,  Histoire,  littérature,  témoignage:  écrire  les malheurs du

temps, Paris, Gallimard, 2009.

JOUTARD P., Ces voix qui nous viennent du passé, Paris, Hachette, 1983.

JULIEN-EYMARD D’ANGERS,  Le Père  Yves  de  Paris  et  son temps  (1590-1678).  I.  La  Querelle  des

évêques et des réguliers (1630-1638), Meaux, impr. de André-Pouyé, 1946.

KRAILSHEIMER A.J., Armand-Jean de Rancé, abbé de la Trappe 1626-1700, Paris, Ed. du Cerf, 2000.

LA HAYE P. de, BRIAND Y, DUCHESNE L-C, Histoire de Lannion..., Lannion, P. de La Haye, 1974.

224



LABANDE E.-R., Histoire du Poitou, du Limousin et des pays charentais: Vendée, Aunis, Saintonge,

Angoumois, Toulouse, Privat, 1976.

LACK H.W., Ein Garten Eden: Meisterwerke der botanischen Illustration, Köln New York London

[etc], Taschen, 2001.

LANDSBERG J.  de,  L’art  en  croix:  le  thème  de  la  crucifixion  dans  l’histoire  de  l’art ,  Tournai,

Renaissance du livre, 2001 

LAURENT C. et  HAMON,  P. (dir.),  Le pouvoir municipal de la fin du Moyen Age à 1789: [actes du

colloque « L’exercice du pouvoir municipal de la fin du Moyen Age à 1789 » tenu à Rennes en

février 2010], Rennes, Presses universitaires de Rennes, 2012.

LE BOEUF F., Le décor sculpté de Gervais Delabarre dans l'ancien jubé, 303, 2001, 70, p. 204-211

LE BOUTEILLER L.V.,  Notes  sur l’histoire  de  la  ville  et  du pays  de  Fougères,  Rennes,  Plihon &

Hommay, 1912.

LE FOLL J., La peinture de fleurs, Paris, Hazan, 1997.

LE FUR E., « La renaissance d’un apostolat : l’Ordre de la Trinité et la rédemption des captifs dans

les années 1630 », Cahiers de la Méditerranée, 15 juin 2003, no 66, p. 201-214.

LE GOFF J., Saint Francois d’Assise, Paris, Gallimard, 1999.

LE MOING J.-M., Hennebont: ses origines, son histoire religieuse, Paris, Res Universis, 1993.

LEBRUN F., Se soigner autrefois: médecins, saints et sorciers aux XVIIe et XVIIIe siècles, 2e édition,

Paris, Éd. du Seuil, 1995.

LEBRUN F. (dir.),  Histoire de la  France  religieuse.  2,  Du christianisme flamboyant  à  l’aube des

Lumières: XIVe-XVIIIe siècle, Paris, Seuil, 1988.

LEBRUN F.,  « Les  crises  démographiques  en  France  aux  XVIIe  et  XVIIIe  siècles »,  Annales.

Économies, Sociétés, Civilisations, 1980, vol. 35, no 2, p. 205-234.

LEBRUN F., Les Hommes et la mort en Anjou aux 17e et au 18e siècles: essai de démographie et de

psychologie historiques, Paris La Haye, Mouton, 1971.

LÉONARD E.G., Histoire générale du protestantisme. T. 2, L’établissement (1564-1700), Paris, P.U.F,

1961.

LEVESQUE R., De Richelieu à Grignion de Montfort: la Vendée au XVIIe siècle [exposition,  présentée

au logis de la  Chabotterie  de mai à octobre 2005],  Paris  La Roche-sur-Yon, Somogy,  Conseil

général de la Vendée, 2005.

LÉVY A., La Sarthe: des origines à nos jours, Saint-Jean-d’Angély, Bordessoules, 1983.

LIBISZOWSKA Z.,  Certains  aspects  des  rapports  entre  la  France  et  la  Pologne  au  XVIIe  siècle,

Warszawa, Państwowe Wydawnictwo Naukowe, 1964.

LOBINEAU G.-A., Vies des saints de Bretagne [...] Méquignon Junior, T. 3, 1837 [1e éd. 1725]

LOUIS XIV et GOUBERT P., ed, Mémoires pour l’instruction du Dauphin, Paris, Impr. Nationale, 1992.

MANEVY A., « Le droit chemin », Revue de l’histoire des religions, 1 juin 2006, no 2, p. 195-227.

MANTERO A., La muse théologienne: poésie et théologie en France de 1629 à 1680, Berlin, Duncker

225



& Humblot, 1995.

MARIN L., Philippe de Champaigne ou La présence cachée, Paris, Hazan, 1995.

MARIN L., « Les traverses de la Vanité », Les vanités dans la peinture au XVIIIe siècle, Caen, Musée

des beaux-arts, 1990, p. 21.

MARTIN H., « Les Franciscains bretons et les gens de mer. De Bretagne en Acadie (XVe - début

XVIIIe siècle) », Annales de Bretagne et des pays de l’Ouest, 1980, vol. 87, no 4, p. 641-677.

MARTIN P., Une religion des livres:1640-1850, Paris, les Éd. du Cerf, 2003.

MATTHEWS GRIECO S.F.,  Ange ou diablesse: la représentation de la femme au XVIe siècle,  Paris,

Flammarion, 1991

MAUZAIZE J., « Les capucins dans le Maine », La province du Maine, avril-juin 1988, Tome 90, 5e

série, T. II, fascicule 6, p. 129-149.

MAUZAIZE J., Le rôle et l’action des Capucins de la province de Paris dans la France religieuse du

XVIIème siècle, Atelier Reproduction des thèses, Université Lille III, Lille, 1978.

MÉNARD C.,  La  communauté  protestante  de  Bellême  au  XVIIe  siècle, mémoire  de  maîtrise,

Université du Maine, 2004.

MÉNARD M., Une Histoire des mentalités religieuses aux XVIIe et XVIIIe siècles: mille retables de

l’ancien diocèse du Mans, Beauchesne, Paris, 1980.

MÉNARD M., Le mobilier de la cathédrale du Mans, 303, 2001, 70.

MEYER F.,  « Pour faire l’histoire  des Récollets en France (XVIe - XIXe siècles) »,  Chrétiens et

sociétés. XVIe-XXIe siècles, 1 janvier 1995, no 2, p. 83-99.

MICCOLI G., FRANÇOIS D’ASSISE, et M. BOBBERA-ALBERT, Le « Testament » de saint Francois, Paris, Éd.

Brepols, 1996.

MILLET-GÉRARD D. (dir.),  Le lis et la langue: actes de la journée d’étude du Centre de recherche

Poésie, poétique et spiritualité en Sorbonne, le samedi 17 mai 1997, amphithéatre Guizot, Paris,

P.U.P.S, 1998.

MINOIS G., Les religieux en Bretagne sous l’Ancien régime, Rennes, Ouest-France, 1989.

MORIN E., L’homme et la mort, Édition revue et augmentée, Paris, Éditions du Seuil, 1976.

MOUSNIER R.,  L’homme  rouge  ou  La  vie  du  cardinal  de  Richelieu  (1585-1642):  généalogie,

chronologie,  cartes,  bibliographie,  index  des  noms propres,  index des lieux  et  des  événements,

index des thèmes et des institutions, index des oeuvres, Paris, R. Laffont, 1992.

NEPVEU DE LA MANOUILLÈRE R.-P.. GRANGER S., HUBERT B., et TARONI M, ed., Journal d’un chanoine du

Mans (1759-1807), Rennes, Presses universitaires de Rennes, 2013.

NIDERST A., La poésie à l’age baroque: 1598-1660, Paris, R. Laffont, 2005.

ODDO N., « « Pensez que je parle à des esprits profanes » : Philippe d’Angoumois et la dévotion pour

mondains », Littératures classiques, 1 décembre 2012, N° 79, no 3, p. 33-52.

ODDO N.,  « Le  Duc  Henri  de  Joyeuse  devenu  ‘frère  Ange’ :  une  héroïsation  entre  histoire  et

fiction », Seizième Siècle, 2008, vol. 4, no 1, p. 237-253.

226



OLLIVIER G. et  TISSERAND N,  Les couvents et la ville: les fondations dinannaises du XVIIe siècle, de leur

origine à la Révolution, Dinan, G. Ollivier, 1985.

ORCIBAL J., Saint-Cyran et le jansénisme, Paris, Éd. du Seuil, 1961.

ORCIBAL J.,  Louis XIV et les protestants, Paris, J. Vrin, coll.« Bibliotheque de la Société d’Histoire

ecclésiastique de la France », 1951.

OURY G.-M., Histoire religieuse du Maine, Chambray-lès-Tours, C.L.D, 1978.

PALONKA-LAVENANT A., « François Salé (+ 1665) », Revue historique et archéologique du Maine, 

1997, no 17, p. 161-176.

PARKER G., La Guerre de Trente ans, traduit par André CHARPENTIER, Paris, Aubier, 1987.

PASTOUREAU M., Les animaux célèbres, Paris, Bonneton, 2001.

PIERRE B., Le Père Joseph: l’éminence grise de Richelieu, Paris, Perrin, 2007.

PIERRE B., La bure et le sceptre: la congrégation des Feuillants dans l’affirmation des Etats et des

pouvoirs princiers, vers 1560 - vers 1660, Paris, Publications de la Sorbonne, 2006.

PIOLIN P., Histoire de l’église du Mans, Paris, Julien, Lanier, 1863.

PLANTÉ, R.,  Propager la foi catholique et la grandeur du roi en Orient : des capucins bretons et

tourangeaux  en  terre  d’Islam.  Conditions  de  vie  des  missionnaires  et  interactions  avec  les

populations locales, Master, Rennes 2, Rennes, 2013.

POULIQUEN Y., Madame de Sévigné et la médecine du Grand Siècle, Paris, O. Jacob, 2006.

PROVOST G., « L’horizon barbaresque des Bretons (XVIe-XVIIIe siècle) »,  Mémoires de la Société

d’Histoire et d’Archéologie de Bretagne, 2011, vol. 89, p. p. 301-327.

PROVOST G., La fête et le sacré pardons et pélerinages en Bretagne aux XVIIe et XVIIIe siècles , Éd.

du Cerf, Paris, 1998.

QUIVIGER F., « Signifier le vide : la nature morte au melon de Juan Sanchez Cotán »,  Littératures

classiques, 2005, vol. 56, no 1, p. 177-185.

RAMBAUD I., ARNAULD H., et VIGUERIE J. DE , Hérétique ou saint ?: Henry Arnauld, évêque janséniste

d’Angers au XVIIe siècle, Nouvelles éd. latines, Paris, 1984.

RANUM O.A., La Fronde, traduit par Paul CHEMLA, Paris, Ed. du Seuil, 1995.

RAPLEY E. et C.  MELANÇON,  Les dévotes: les femmes et  l’Église en France au XVIIe siècle,  S.l.,

Bellarmin, 1995.

RENAUDIN P., Un maître de la mystique francaise : Benoît de Canfeld, Paris, Éd. Spes, 1956.

RENÉ DE NANTES,  Un capucin breton au XVIIe siècle: le père Joseph de Morlaix, Couvin, Maison

Saint-Roch, 1911.

REYFF S. de, L’Église et le théatre: l’exemple de la France au XVIIe siècle, Paris, les Éd. du Cerf,

1998.

REY R., Histoire de la douleur, Nouv. éd., Paris, La Découverte & Syros, 2000.[1e ed 1995]

ROUBAUD J., Sous le soleil: vanité des vanités, Paris, Bayard, 2004.

ROUDAUT F.,  BROUDIC F., et  CROIX A. ,  Les Chemins du paradis, Douarnenez, Le Chasse-Marée-Ed.

de l’Estran, 1988.

227



ROUSSET J., Dernier regard sur le baroque suivi de Le geste et la voix dans le roman, Paris, J. Corti,

1998.

ROUSSET J., Anthologie de la poésie baroque francaise, Paris, A. Colin, 1971.

SALBERT J.,  Les Ateliers  de retabliers  lavallois  aux XVIIe  et  XVIIIe  siècles:  étude  historique et

artistique, Paris, C. Klincksieck, 1976.

SAUVY A.,  Le miroir du cœur: quatre siècles d’images savantes et populaires, Paris, Éd. du Cerf,

1989.

SCHMIDT A.-M. (dir.), Poètes du XVIe siècle, Paris, Gallimard, 1953.

SICARD D. et VIGARELLO G., Aux origines de la médecine, Paris, Fayard, 2011.

SIGURET P. et FLEURY M., Histoire du Perche, Ceton, Fédération des amis du Perche, 2000.

SIMIZ S., « Une grande cérémonie civique et dévote : la Fête-Dieu aux XVIIe et XVIIIe siècles »,

Les cérémonies extraordinaires du catholicisme baroque, Clermont-Ferrand, Presses Universitaires

Blaise Pascal, 2009, p. 47-62.

SOLÉ J.,  Les origines intellectuelles de la Révocation de l’Édit de Nantes, Saint-Étienne, Publ. de

l’Université de Saint-Étienne, 1997.

SOMAN A.  et  LABROUSSE E.,  « La  querelle  de  l’antimoine :  Guy Patin  sur  la  sellette »,  Histoire,

économie et société, 1986, vol. 5, no 1, p. 31.

SPICA A.-E.,  « Portrait  du  lecteur  en  spectateur  dévot :  pour  une  lecture  picturale  de  la  poésie

religieuse en langue française, XVIe-XVIIe s. », La poésie religieuse francaise et ses lecteurs aux

XVIe et XVIIe siècles, Dijon, Ed. universitaires de Dijon, 2005, p. 209-228.

SUBES M.-P., « Un décor peint vers 1370-1380 à la cathédrale du Mans »,  Bulletin Monumental,

1998, vol. 156, no 4, p. 413-414.

TALLON A., Le concile de Trente, Paris, Éd. du Cerf, 2000.

TALLON A.,  La France et le concile de Trente: 1518-1563, Rome Paris,École française de Rome,

1997.

TALLON A. et  VENARD M.  ,  La Compagnie du Saint-Sacrement (1629-1667): spiritualité et société,

Paris, Les éd. du Cerf, 1990.

TAPIÉ A., Le sens caché des fleurs: symbolique & botanique dans la peinture du XVIIe siècle, Paris,

A. Biro, 1997.

TAPIÉ A., ROUILLARD P., et DAUTEL J.-M., Les vanités dans la peinture au XVIIe siècle: méditation sur

la richesse, le dénuement et la rédemption, Paris Caen, A. Michel Musée des beaux-arts, 1990.

TAPIÉ V.-L., Retables baroques de Bretagne et spiritualité du XVIIe siècle: étude sémiographique et

religieuse, Paris, Presses universitaires de France, 1972.

TAVENEAUX R.,  Le catholicisme dans la France classique: 1610-1715,  Nouvelle édition revue et

corrigée, Paris, SEDES, 1994.

TERVARENT G. de, Attributs et symboles dans l’art profane: dictionnaire d’un langage perdu (1450-

1600), Droz, 1997.

228



THELAMON F. et  VAUCHEZ A.,  dir., Marie et  la « Fête aux Normands »: dévotion, images, poésie,

Mont-Saint-Aignan, Publications des Universités de Rouen et du Havre, 2011.

THUILLIER J., Georges de La Tour, Paris, Flammarion, 2012.

TRIGER R., « L'ancienne hôtellerie du Dauphin au Mans », Revue historique et archéologique du 

Maine,1920, série 2, 1, p. 263.

URIEN L., Les Noms de religion dans les couvents bretons à l’époque moderne, Mémoire de maîtrise,

Rennes 2, Rennes, 1998.

VARRY D., « L’introduction des capucins en Franche-Comté et le “miracle” de Faverney », 9 mai

2008.

VAUCHEZ A., Francois d’Assise: entre histoire et mémoire, Paris, Fayard, 2010.

VAUCHEZ A. (dir.),  Mouvements  franciscains  et  société  francaise:  XIIe-XXe  siècles,  Paris,

Beauchesne, 1984.

VENARD M. (dir.),  Histoire  du  christianisme  des  origines  à  nos  jours.  T.  IX,  L’age  de  raison

(1620/30-1750), Paris, Desclée, 1997.

VIGARELLO G. (dir.), Histoire du corps. 1, De la Renaissance aux Lumières, Paris, Éd. du Seuil, 2005.

VIGARELLO G., Le sain et le malsain: santé et mieux-être depuis le Moyen age, Paris, Éd. du Seuil,

1993.

VOVELLE M., La mort et l’Occident de 1300 à nos jours, Paris, Gallimard, 1983.

WISMES O. de, Le Maine et l’Anjou historiques, archéologiques et pittoresques, Nantes, impr. de V.

Forest et É. Grimaud, 1862.

YVES DE PARIS et JULIEN-EYMARD D’ANGERS, Yves de Paris, Paris, Bloud et Gay, 1965.

OUTILS DE TRAVAIL

BLUCHE F., Dictionnaire du Grand Siècle, Paris, Fayard, 1990.

BROWN G.W., Dictionnaire biographique du Canada, vol. 1, De l'an 1000 à 1700, 2e tirage, Québec,

Presses de l’Université Laval, 1967

BOURQUIN L., Dictionnaire historique de la France moderne, Paris, Belin, 2005.

CENTRE INFORMATIQUE ET BIBLE (dir.),  Dictionnaire  encyclopédique  de  la  Bible,  3e  édition  rev.  et

augm., Turnhout, Brepols, 2002.

DELFORGE F., J. MESNARD, P. SELLIER, A. MCKENNA, J. LESAULNIER, et R. POUZET, Dictionnaire de Port-

Royal, Paris, H. Champion, coll.« Dictionnaires & références », n˚ 11, 2004.

DERVILLE A., A.  RAYEZ, et A.  SOLIGNAC,  Dictionnaire de spiritualité ascétique et mystique..., Paris,

Beauchesne, 1932-1995.

DI BERARDINO A. et F. VIAL, Dictionnaire encyclopédique du christianisme ancien, Paris, Cerf, 1990.

Dictionnaire d’archéologie chrétienne et de liturgie, Paris, Letouzey et Ané, 1903-1953.

Dictionnaire d’histoire de la pharmacie [Texte imprimé]: des origines à la fin du XIXe siècle , 2e

édition revue et augmentée. Paris, Pharmathèmes, 2007.

229



Dictionnaire d’histoire et géographie ecclésiastique, Paris, Letouzey et Ané, 1912-.....

FURETIÈRE A., Dictionnaire universel, contenant généralement tous les mots francois tant vieux que

modernes, et les termes de toutes les sciences et des arts... ([Reprod.]) / par feu Messire Antoine

Furetière,..., A La Haye et à Rotterdam, chez Arnout et Reinier Leers, 1690.

GAUDEMET J., Eglise et cité: histoire du droit canonique, Paris, Cerf Montchrestien, 1994.

GERHARDS A., Dictionnaire historique des ordres religieux, Paris, Fayard, 1998.

GUILLOTIN DE CORSON A., Pouillé historique de l’archevêché de Rennes, Rennes, Fougeray, 1880.

KELLY J.N.D.  et  FRIEDLANDER C.,  Dictionnaire  des  papes,  Turnhout,  Brepols,  coll.« Petits

dictionnaires bleus », n˚ 1994, 1994.

KERVILER R.,  Répertoire  général  de  bio-bibliographie  bretonne,  Rennes,  France,  J.  Plihon et  L.

Hervé, 1886.

LEVILLAIN P., Dictionnaire historique de la papauté, Paris, Fayard, 2008[1994]

MIGNE J.P., Dictionnaire de philosophie et de theologie scolastiques, ou etudes sur l’enseignement

philosophique et theologique au moyen age: 1, Migne, 1856.

PERRINEAU P., REYNIE D.& AL., Dictionnaire du vote, Paris, Presses universitaires de France, 2001.

PREVOST M., J.-C. ROMAN D’AMAT, H. TRIBOUT DE MOREMBERT, J.-P. LOBIES, M. BARROUX, et J. BALTEAU,

Dictionnaire de biographie francaise, Paris, Letouzey et Ané, 1933-.

VERGÉ-FRANCESCHI M., Dictionnaire d’histoire maritime, Paris, R. Laffont, 2002.

230



2016Catherine Pichot 
Master 2 

La province capucine de Bretagne au premier XVIIe siècle : le manuscrit du frère 
Balthazar de Bellême (1662)

Directeur de recherche : Georges Provost

Résumé 
L'étude de ce livre manuscrit de 300 pages, extrêmement soigné mais très hétérogène, conservé à la
bibliothèque  des  Champs Libres,  à  Rennes,  fait  d'abord  apparaître  une  célébration  des  valeurs
franciscaines illustrées par une vingtaine d'images à contenu complexe,  par  de longs passages en
vers à teneur poétique ou pastorale, ou par le choix des noms de religion contenus dans les listes des
mille premiers capucins de la Province de Bretagne créée en 1629. Les soucis terrestres ressortent
toutefois dans la chronique des événements internes à l'ordre (notamment le traumatisme créé chez
les Tourangeaux par l'extension de la Province de Bretagne en 1648), comme dans les allusions aux
malheurs du monde profane. La dernière partie montre comment la tension entre ces pôles spirituel
et matériel prend une dimension personnelle, celle de la souffrance d'un homme âgé dont le travail
constitue un témoignage unique sur la fin de la période héroïque d'installation de l'ordre en France. 

Abstract
The study of this 300 pages manuscript book, extremely carefuly made but very disparate, kept in
the Champs Libres  library, in Rennes,  shows at first sight a celebration of the franciscan values,
illustrated by about twenty complex images,  long lines of poetry or pastorale, or by the choice of
the religion names included in the lists of the thousand first capuchins of the Province of Brittany
created in 1629.  Earthy cares however emerge  out the chronical of internal events (specially  the
trauma created in Touraine by the extension of the Province of Brittany in 1648), as in the allusions
to the secular misfortunes. The last part shows how the tension between these spiritual and material
poles takes the personal dimension of an old man's suffering, whose work is a unique account on the
end of the heroic era of the settlement of the order in France. 


	Présentation
	I « Le soleil dans son midy » : les valeurs spirituelles
	I.1 Le désarroi de l'homme déchu
	I 1 a La Bible, autorité suprême
	I 1 b Le rejet du péché et l'amour de Dieu

	I 2 Dieu et ses saints, au centre d'une vie nouvelle
	I 2 a Le Soleil dans tous ses états
	I 2 b Un recours secondaire à Marie
	I 2 c La forte présence des anges
	I 2 d La nature, témoin de la gloire divine


	II « Toute cette belle province » : les difficultés temporelles
	II 1 Un mouvement puissant
	II 1 a Un terrain favorable
	II 1 b Une installation rapide des couvents
	II 1 c Quelques éléments sur la population des couvents bretons 
	Des « photos de famille » :
	Les entrées en religion :
	Focus sur les diocèses bretons
	Les morts de la Province 


	II 2 Les écueils rencontrés
	II 2 a Le péché à l'intérieur du couvent
	II 2 b L'affaire de Touraine : restaurer l'unité perdue
	II 2 c Les capucins au cœur d'une religion toujours désunie
	L'antiprotestantisme vigoureux de Balthazar
	L'écho de dissensions internes au catholicisme dans l'éphéméride
	La querelle des réguliers
	L'apparition du jansénisme


	II 3 Les échos du monde profane

	III Balthazar de Bellême
	III 1Les lieux familiers
	III 1 a Les paysages du Perche
	III 1 b L'incursion à Quimperlé
	III 1 c La cathédrale du Mans et ses environs
	III 1 d Une période troublée

	III 2 Une personnalité discrète
	III 2 a Un religieux « artiste »
	III 2 b Le couvent, un rempart ?
	Un homme attaché à la vie contemplative 
	Les remontrances à la jeunesse
	La haine des femmes 


	III 3 Balthazar, un homme souffrant
	III 3 a Les méfaits de la goutte
	III 3 b Le religieux martyr 
	III 3 c L'appel à la mort et l'espoir du Paradis 


	Conclusion
	Sources et bibliographie



