
HAL Id: dumas-02933445
https://dumas.ccsd.cnrs.fr/dumas-02933445v1

Submitted on 8 Sep 2020

HAL is a multi-disciplinary open access
archive for the deposit and dissemination of sci-
entific research documents, whether they are pub-
lished or not. The documents may come from
teaching and research institutions in France or
abroad, or from public or private research centers.

L’archive ouverte pluridisciplinaire HAL, est
destinée au dépôt et à la diffusion de documents
scientifiques de niveau recherche, publiés ou non,
émanant des établissements d’enseignement et de
recherche français ou étrangers, des laboratoires
publics ou privés.

“ Lâche prise ! ” : tenir et lâcher en mouvement :
questionnements autour de l’incarnation du lâcher-prise

en psychomotricité
Alexandra Delouche

To cite this version:
Alexandra Delouche. “ Lâche prise ! ” : tenir et lâcher en mouvement : questionnements autour de
l’incarnation du lâcher-prise en psychomotricité. Médecine humaine et pathologie. 2020. �dumas-
02933445�

https://dumas.ccsd.cnrs.fr/dumas-02933445v1
https://hal.archives-ouvertes.fr


 

 

 

 

 

Institut de Formation en Psychomotricité de la 

Pitié-Salpêtrière 

Faculté de médecine Sorbonne Université 

91, boulevard de l'Hôpital    

75364 Paris Cedex 14  

 

 

 

 « Lâche prise ! » 

Tenir et lâcher en mouvement : questionnements autour 
de l'incarnation du lâcher-prise en psychomotricité 

Mémoire présenté en vue de l'obtention du Diplôme d’État de psychomotricité 

Alexandra DELOUCHE 

 

 

 

Référents de mémoire : 

Olivier GRIM 

Yves GOUADON 

 

Session juin 2020 



 

 

 

 

 

 

“Il faut être toujours ivre, Tout est là : c’est l’unique question. Pour ne pas sentir l’horrible 

fardeau du Temps qui brise vos épaules et vous penche vers la terre, il faut vous enivrer sans 

trêve. 

Mais de quoi ? De vin, de poésie ou de vertu, à votre guise. Mais enivrez-vous. 

Et si quelquefois, sur les marches d’un palais, sur l’herbe verte d’un fossé, dans la solitude 

morne de votre chambre, vous vous réveillez, l’ivresse déjà diminuée ou disparue, demandez 

au vent, à la vague, à l’étoile, à l’oiseau, à l’horloge, à tout ce qui fuit, à tout ce qui gémit, à 

tout ce qui roule, à tout ce qui chante, à tout ce qui parle, demandez quelle heure il est ; et le 

vent, et la vague, l’étoile, l’oiseau, l’horloge, vous répondront : “Il est l’heure de s’enivrer ! 

Pour n’être pas les esclaves martyrisés du Temps, enivrez-vous ; enivrez-vous sans cesse ! De 

vin, de poésie ou de vertu, à votre guise.” 

 

Baudelaire, Le spleen de Paris, XXXIII, Pléiade, p. 286 

 

 



 

REMERCIEMENTS 

 

Je remercie ma famille de m'avoir soutenue dans mes choix d'orientation professionnelle et 

dans la réalisation de mes projets personnels. 

Je remercie Olivier Grim, pour la richesse épistémologique de son enseignement. Au fait, 

“qu'est-ce que la psychomotricité ?” 

Je remercie Yves Gouadon, d'avoir éveillé en moi le désir d'engager ces études de 

psychomotricité. “Relax”. 

Je remercie Claire Musitelli pour m'avoir accompagnée tout au long de l'année au sein de mon 

stage. 

Je remercie les membres de l'association étudiante Psychomotricité Sans Frontières et ceux de 

l'association Pour une enfance pour leur dévotion, sans qui je n'aurais jamais vécue une 

expérience aussi riche au Sénégal. 

Je remercie toutes les personnes avec qui j'ai échangé et qui ont nourri ce mémoire. Merci 

Capucine, pour nos discussions sous les étoiles. 

Merci aux amis, les “psychopotes”, d'être une si belle famille. 

 

 

  



 

SOMMAIRE 

 

AVANT-PROPOS ..................................................................................................................... 7 

INTRODUCTION .................................................................................................................. 10 

 

PARTIE 1 : ETAT DES LIEUX DU LÂCHER-PRISE : UNE CLINIQUE DU 

NORMAL? ............................................................................................................................... 12 

I) Le lâcher-prise “en interview” : un lien avec la psychomotricité ? ..................................... 13 

1. Tensions, détentes : question de tonus............................................................................. 13 

2. Des sensations aux émotions ........................................................................................... 15 

3. Lâcher prise, une histoire de temps ? .............................................................................. 16 

4. Un mouvement spatialisé ................................................................................................ 18 

5. La relation ....................................................................................................................... 19 

6. Avoir confiance, -s’-abandonner ..................................................................................... 20 

II) Un brin de littérature .......................................................................................................... 21 

1. Étymologie et contexte d’apparition ............................................................................... 21 

2. Multiples “usages” .......................................................................................................... 22 

4. Contrôle et lâcher-prise ................................................................................................... 23 

5. Être un acteur à l’écoute de soi ....................................................................................... 24 

6. Lâcher-prise : entre angoisse de mort et angoisse de vie ................................................ 25 

7. Lâcher-prise : le paradoxe occidental .............................................................................. 26 

III) Lâcher prise : état d’esprit, état corporel ou état d’être ?.................................................. 26 

1. Le lâcher-prise, c’est dans la tête ?.................................................................................. 26 

2. Une tentative de réunification du corps et de l’esprit ? ................................................... 27 

3. Dualisme et monisme en psychomotricité ...................................................................... 28 

IV) Conclusion ........................................................................................................................ 29 



 

 

PARTIE 2 : TENIR-LÂCHER : DYNAMIQUE DU LÂCHER-PRISE EN 

PSYCHOMOTRICITÉ ......................................................................................................... 30 

I) Isaure : rencontre au sein du groupe des femmes ................................................................ 30 

1. Récit de vie ...................................................................................................................... 30 

a) Un contexte familial maltraitant.................................................................................. 31 

b) Vie relationnelle .......................................................................................................... 31 

c) Chuter au travail .......................................................................................................... 31 

d) Des événements de santé qui se cumulent .................................................................. 32 

2. Cadre de la rencontre en psychomotricité ....................................................................... 32 

3. Lâcher-prise “en interview” ............................................................................................ 33 

a) Question de limites : “Lâcher prise c’est tomber” ...................................................... 34 

b) La maltraitance infantile ............................................................................................. 35 

c) “Je suis très dure à la douleur” .................................................................................... 35 

d) La relation aux autres .................................................................................................. 36 

e) Quand on n’a que l’amour…....................................................................................... 36 

4. Le lâcher-prise d’Isaure au sein du groupe des femmes ................................................. 37 

a) Accroche-toi si tu peux................................................................................................ 37 

b) Perdre pied - tenir sur pieds ........................................................................................ 38 

c) Porter un regard sur l’image du corps ......................................................................... 39 

d) La voix, le souffle ....................................................................................................... 40 

e) “La éveillée”................................................................................................................ 41 

II) De la clinique à la théorie ................................................................................................... 42 

1. Dépression et dépendance ............................................................................................... 42 

a) La dépression .............................................................................................................. 42 

b) Les éprouvés à l’épreuve du corps .............................................................................. 45 



 

c) L'addiction à l'alcool ................................................................................................... 46 

2. Dépendance et (in)capacité d’être seule .......................................................................... 47 

3. Enveloppe, limites et traumatisme .................................................................................. 49 

4. Le tonus à la limite de la pathologie ............................................................................... 50 

5. Lâcher prise en mouvement ............................................................................................ 53 

a) La pathologie : une interruption du mouvement ? ...................................................... 54 

b) Le corps comme système tensègre .............................................................................. 56 

c) Les flux toniques ......................................................................................................... 56 

d) Modulation tonique, poids et espace-temps ................................................................ 58 

e) Lâcher-prise : le souffle de la vie ? ............................................................................. 59 

f) Lâcher-prise et équilibre .............................................................................................. 61 

g) Lâcher-prise et prise de conscience ............................................................................ 62 

IV) Conclusion ........................................................................................................................ 64 

 

PARTIE 3 : LE LÂCHER-PRISE D'UNE PROFESSION .......................................... 66 

I) Le cadre ............................................................................................................................... 66 

1. Interviews : la question du cadre ..................................................................................... 66 

2. Ma posture de stagiaire en psychomotricité .................................................................... 67 

3. Un référentiel clinico-théorique ternaire ......................................................................... 69 

a) Triade fonctionnelle .................................................................................................... 69 

b) Tomber, peser, repousser : les trois temps d’un processus .......................................... 70 

c) Tomber : la question de la chute .................................................................................. 71 

d) Peser : l’entre-deux ..................................................................................................... 72 

e) Repousser : nouveau départ ........................................................................................ 72 

4. Le cadre professionnel du psychomotricien .................................................................... 73 

a) Cadre en formation ...................................................................................................... 73 



 

b) Le cadre en quelques maux ......................................................................................... 74 

3. La contenance du cadre en psychomotricité ................................................................... 75 

4. Tenir-lâcher dans la prise en charge psychomotrice ........................................................ 77 

II) Psychomotricité et perspectives sociales ............................................................................ 78 

1. Constat occidental ........................................................................................................... 78 

a) “Cogito ergo sum” ....................................................................................................... 78 

b) Une profession en mal de définition ........................................................................... 79 

c) Vouloir ou pouvoir lâcher prise ? ................................................................................ 80 

2. Spinoza pour une profession de l’unité ........................................................................... 80 

3. L’art et la technique : apports philosophiques ................................................................. 83 

III) Tenir-lâcher en temps de crise : de l'épidémie aux enjeux d'une profession..................... 85 

1. Un temps de crise ............................................................................................................ 85 

a) “Nous sommes en guerre” ........................................................................................... 85 

b) Les aléas du confinement ............................................................................................ 86 

c) Ensemble et séparément : comment panser la discontinuité ? .................................... 87 

d) Individualisme et interdépendance : du confinement à la nécessité d'un “vivre 

ensemble” ........................................................................................................................ 88 

2. Vers une approche systémique du lâcher-prise ................................................................ 89 

a) Être au monde ............................................................................................................. 89 

b) De l'architecture au corps : approche systémique ....................................................... 91 

CONCLUSION GENERALE ............................................................................................. 96 

BIBLIOGRAPHIE ................................................................................................................. 99 

  

 



8 

AVANT-PROPOS 

Lâcher-prise… Voilà une expression qui cette année a fait l’objet de toute mon attention. Au 

commencement de ma troisième année d’études en psychomotricité, j’ai pensé écrire mon 

mémoire sur le rire. Faute de ressources sur le sujet, j’abandonne, je lâche le projet, pour en 

attraper un autre. C’est là qu’intervient mon choix d’écrire sur le “lâcher-prise”. Lâcher prise, 

c’est bien beau, mais maintenant qu’on en parle, soyons honnêtes, il ne va pas de soi de savoir 

ce qu’on lâche, ni même ce qu’on tient. Nous voilà bien avancés. Utilisée en psychologie, en 

relaxation, sophrologie, méditation ou “petits conseils du quotidien”, l’expression apparaît 

omniprésente. Ce concept à allure fantasmatique est d’autant plus répandu qu’il gagne en 

confusion. Il semble être au cœur d’une injonction sociétale paradoxale : il faut “lâcher prise”. 

Bien, mais lâcher quoi ? Utilisée par le grand public autant que dans le domaine scientifique, 

l’expression présente autant de définitions que de domaines qui l'appliquent. 

En entrant dans les études de psychomotricité, je me souviens d’une première rencontre avec 

un enseignant dont les propos ont nourri un conflit interne qui ne me lâchera pas. Le micro à la 

main, il nous propose d’accepter de ne pas savoir ce qu’est la psychomotricité et de faire de nos 

trois années d’études le chemin de cette découverte. Autrement dit, lâcher prise sur la définition 

même de notre profession, si tenté qu'il n'y en ait qu'une. Comment s’investir dans des études 

que l’on ne peut définir ni expliquer à sa famille ou ses amis, au détour d’une conversation ou 

d’une soirée ? L’angoisse ! J’attends presque avec hâte la sonnette de fin d'études pour recevoir 

la lumière divine : ça y est, je le tiens ! J’ai compris ce qu’est la psychomotricité ! Ces trois 

années, nous avons fréquenté l’amphi de la Pitié aux fauteuils moelleux, la salle Bergès à 

chaleur ambiante, les parquets de bois des salles One Step ou Alemana. Dans cette 

discontinuité de sens et de sensations, il a fallu trouver une stabilité. Ma stabilité, ce fut 

l’acceptation : renoncer au savoir a priori, accepter que le temps fasse et façonne les choses et 

les gens, jusqu’à leur laisser entrevoir le monde de la psychomotricité. Dans cette quête de sens, 

nous avons été invités à nous laisser traverser par des théories, des pratiques, des émotions, des 

ras-le-bol, des rencontres, des soirées… Des os pour rester solides, des muscles pour 

s’émouvoir, de la peau pour se rencontrer, des sourires, des regards qu’on lâche, qu’on soutient 

ou qu’on évite, des mains qui reçoivent et qui donnent, des pieds pour l’ancrage. Beaucoup de 

nouveaux ressentis, connus ou inconnus qui nous font connaître et revisiter notre corps, à 



9 

différents niveaux, à différents égards. 

Tout ça pour en arriver là : revivre cette exploration dans le processus de création d’un 

mémoire. Avec l’écriture d’ampleur qui nous attend en troisième année vient la question du 

choix de l’approche : théorico-clinique ou clinico-théorique ? Cette question met en exergue 

aussi bien le lâcher-prise, dont l’action invite précisément à échapper à un contrôle, une forme 

attendue, que la profession de psychomotricien
1
, dont la sensibilité clinique met à l’œuvre son 

propre lâcher-prise dans le processus thérapeutique. 

Penser le lâcher-prise présuppose de penser le “tenir-prise” : par nécessité, nous lâchons ce à 

quoi nous -nous- tenons. En observant le langage courant, j’aimerais proposer ici nombre 

d’occurrences faisant référence à ces deux actions : lâcher du mou, lâcher la main, lâcher le 

ventre..., sans oublier notre petit privilégié, le lâcher-prise. Petit pour les quelques lettres qui le 

composent sur ma page blanche, mais à taille humaine lorsqu’on le ramène à l’existence de 

l’homme et aux questions qu’il soulève. Pour suivre, tenir le coup, tenir à quelqu’un, tenir tête, 

tenir sur ses pieds... Régulièrement associés et pouvant être mis en lien avec des états du corps, 

ces différentes expressions ont été pour moi le support de nombre d’associations, comme les 

branches abondantes d’un arbre fleurissant cherchant tant bien que mal à s’enraciner. Dans ce 

mémoire, j’aimerais poser la question de la possible incarnation du lâcher-prise en 

psychomotricité. 

Dans ce travail d’écriture, il faut se perdre, paraît-il. Lâcher prise, peut-être ? Alors, perdons-

nous ensemble, vous lecteurs, moi, psychomotricienne en devenir, au détour de rencontres, de 

récit clinique, d'hypothèses et de réflexions. Me perdre, oui, mais pas trop ! Dans un espace, 

celui des quelques feuilles sous vos doigts, en un temps, celui d’une année. Question de forme 

oblige, en dire assez mais pas trop, dégager le superflu, privilégier l’essentiel, ordonner mes 

idées… Et plus encore que la forme, le fond, socle solide, l’appui ultime, le sens que revêt ce 

travail : il faut que “ça se tienne”. Pour couronner le tout, présenter la clinique avant la théorie : 

se laisser saisir et émouvoir par notre clinique, voilà tout le travail. Et quelle entre-prise ! 

                                                 
1
 Par souci d'homogénéisation, je choisis d'employer le terme “psychomotricien” au masculin mais tiens à préciser 

que la profession est aujourd'hui représentée par une grande majorité féminine.   



10 

INTRODUCTION 

Il était une fois... Un voyage. Amoureuse de la nature, j'observe attentivement le paysage qui se 

dérobe sous mes yeux. Nous sommes sur l'Ile de la Réunion, devant l'étendue du Maïdo au 

lever du jour. L'air est frais en altitude et la randonnée qui m'attend éveille impatience et 

curiosité. Arrivée en bas de la montagne, un premier souffle signe le commencement d'une 

longue ascension. Armée d'une énergie qui me suivra tout au long de cette épreuve, je contacte 

la terre et la roche à chaque pas, affleurant la nature et épousant les formes qu'elle me propose. 

L'ascension est longue et me demande de m'arrêter plusieurs fois, alors animée et encouragée 

par un paysage se découvrant à mesure que je gravis la montagne. L'envie d'atteindre ce but ne 

me quitte pas mais la fatigue corporelle se fait sentir : “Allez, tout est dans la tête”, pouvais-je 

penser pour ne pas abandonner en chemin. A chaque souffle, mon poids se dépose au sol en 

même temps qu'il me permet de mieux le repousser. Chaque trace appuyée au sol est partie d'un 

chemin qui se dessine au fur et à mesure de ma progression. Il pouvait y en avoir mille 

différents, mais celui que mon corps choisit d'emprunter m'appartient. Les prises se succèdent 

sous mes pieds : plus ou moins étroites, plus ou moins hautes. Elles accompagnent ou 

contrarient mon équilibre. Au fil de cette épreuve, la petite voix dans ma tête se fait de plus en 

plus silencieuse : elle laisse place à l'avidité d'un corps fatigué, ému, vivant. Lorsque mes 

derniers efforts jonchent la terre, l'enchaînement parcouru n'a plus d'importance devant 

l'immensité dévoilée sous mes yeux. Mafate, Cilaos et Salazie, trois cirques que les nuages 

laissent doucement apparaître. Dans ces creux formés dans la terre, des petites maisonnettes me 

laissent deviner que du vide émerge la vie. Je m’assieds. Je respire. Je ne pense plus. 

J'embrasse les formes de la nature en même temps que son souffle m'anime. Le temps est infini, 

l'espace inattendu, je me sens dans l'instant présent, instant dans lequel la nature et moi nous 

écoutons avec humilité. En même temps que j'éprouve cette harmonie intime et infinie, je lâche 

prise. 

Ce voyage donne suite à un autre voyage, celui de trois années d'études en psychomotricité, à 

l'occasion desquelles j’entreprends l'ascension d'une nouvelle montagne. A mes débuts, je 

perçois malgré moi la profession comme un trait d'esprit, m'efforçant à comprendre, penser, 

rêver. Au fil des années, je prends confiance, je me découvre et touche de plus près cette 



11 

intrication complexe du corps et de l'esprit. Je fais le chemin en trois ans d'une profession qui 

elle aussi, a fait un travail d'harmonisation pour accéder à sa définition. Mon lâcher-prise en 

psychomotricité a d'abord été de lâcher le primat de la pensée pour apprécier les études et la 

profession à leur juste valeur. Je me suis sentie contacter le lâcher-prise à divers moments au 

cours de mes études. A l'occasion d'expériences corporelles en pratiques psychomotrices, j'ai 

parfois “donné mon poids”, dansé, éprouvé des émotions, ressenti mes appuis, ma respiration, 

ma confiance, mon intériorité. L'ensemble de ces expériences ont été traversées dans le 

mouvement : mouvement d'un geste, d'une attention, d'un regard ou d'une séance, d'une année 

ou d'une formation. Ce qui fait le pont entre ces espaces et temps différents dans lesquels je me 

suis sentie lâcher prise, c'est la continuité de mon existence. 

Dans cet écrit, je ferai de cette question une interrogation centrale : le lâcher-prise a-t-il une 

place en psychomotricité ? J'interrogerai plus particulièrement les polarités “tenir” et “lâcher” 

en tant qu'elles s'inscrivent dans le mouvement. Pour étayer ma réflexion, je prendrai appui sur 

deux cliniques différentes. La première est celle que je qualifierais volontiers de “clinique de la 

vie quotidienne” : à partir d'une vingtaine d'entretiens, j'ai récolté nombre de points de vue 

concernant la définition et les enjeux du lâcher-prise. En synthétisant les idées qui se dégagent 

de ces interviews, j'interrogerai le possible lien entre lâcher-prise et psychomotricité. Pour une 

seconde clinique, j'ai choisi de partager avec vous ma rencontre avec une patiente rencontrée 

cette année au sein de mon stage. A partir des récits de vie et des expériences éprouvées lors du 

stage, j'interrogerai les polarités “tenir” et “lâcher” dans le domaine de la pathologie en 

psychomotricité. Enfin, ces mêmes qualités donneront suite à une réflexion sur le cadre en 

psychomotricité et leurs enjeux au niveau systémique. 



12 

PARTIE 1 : ETAT DES LIEUX DU LÂCHER-PRISE : UNE CLINIQUE DU NORMAL? 

A l’aube de ma réflexion sur le lâcher-prise, plusieurs questions me traversaient sans que je ne 

parvienne à y répondre. Alors, je me suis permis de partager ces questions à d’autres, pensant 

que seule, je ne pourrais y répondre. Comme première clinique pour m’aiguiller dans cette 

recherche, j’ai choisi ma famille. Après tout, pour savoir où l’on va, il vaut mieux savoir d’où 

l’on vient. Une feuille, un crayon, et me voilà partie pour coucher sur papier les quelques 

questions qui me semblaient essentielles. Je me retrouve ainsi face à mon frère : fou 

d’adrénaline, de sport extrême et d’expériences émotionnelles hors-normes, je me demande 

comment il lâche prise, lui. Et jusqu’où. Parée de mon dictaphone et de ma feuille volante, je 

me lance. A titre d’exemple, je me permets de citer ici notre échange dans son intégralité, afin 

de laisser apparaître le squelette de l'interview. Les réponses sont courtes, mais l’expérience 

vécue n’est pas des moindres : - “Qu’est-ce que ça t’évoque le lâcher-prise ?” - “Se sentir libre, 

complètement, sans contraintes, rien.” - “Tu peux me donner 10 mots sur le thème du lâcher-

prise ?” - “Liberté. Tu m'en demandes trop là ! Faut que je réfléchisse... Franchement je sais 

pas.” - “Dans quelles situations de ta vie tu as lâché prise ?” - “Quand j’ai gravi le Mont-Blanc 

(rires). Parce que c’est une immensité, tu passes par toutes les émotions, tu doutes... ça te 

libère. Tu penses à rien et à plein de choses, c’est long.” - “C’est quoi pour toi les limites ?” - 

“J’en n’ai pas (rires)” - “C’est quoi tes limites à toi ?” - “Le respect, sur n'importe quel plan. 

Dès que tu respectes plus les personnes, l'environnement, stop, c'est ça les limites. Par rapport 

à mon propre corps, je me suis pas bien respecté, j'ai jamais vraiment respecté mon corps. Je 

le paye maintenant. Je me suis jamais mis de limites. Les limites de mon corps, j’ai jamais bien 

réussi à les atteindre. J’ai poussé, poussé. De plus pouvoir m’en servir. Je l’ai déjà bien 

entamé. Le jour où je pourrai plus m’en servir, elles seront atteintes. Dans des grosses 

expériences comme ça, j’ai l’impression de m’en rapprocher, c’est tout.” - “Tu lâches quoi 

quand tu lâches prise ?” - “Je sais pas, des larmes (rires).” - “Sur quoi tu t’appuies pour lâcher 

prise ?” - “Sur moi-même. C'est compliqué, hein ?” - “Quel lien tu fais entre le lâcher-prise et 

ton propre corps ?” - “Je sais pas, je le vois pas le lien. Je le vois pas parce que le lâcher-prise, 

c’est quand même psychologique.” 

 



13 

Après cet entretien inaugural riche en découvertes, je n’ai plus souhaité m’arrêter. Lancée dans 

mon élan, j’ai questionné à foison : famille, amis, étudiants, psychomotriciens, patients, 

inconnus… Tout le monde a son mot à dire.  Dans un travail de synthèse, j’ai tenté de 

rassembler les idées fortes qui mettent en lien le lâcher-prise et la psychomotricité. Faute de 

temps et de place, de ces idées, je ne citerai que quelques propos. Toutes ces rencontres ont été 

enrichissantes, et quand bien même elles n’apparaissent pas dans ce mémoire, elles ont étayé 

nombre de mes réflexions. Parce que cette clinique n’a pas de visage et concerne des individus 

d’âge, de sexe et de milieux socio-professionnel ou universitaire différents, je trouve 

intéressant de citer leur discours sans m'attarder sur l’identité de chacun. Mon intention est de 

montrer la diversité des points de vue qui se dégage lorsque l’on évoque le “lâcher-prise”. Par 

ailleurs, les mots racontent mais ne montrent ni l’état corporel dans lequel les participants se 

situaient en me parlant, ni les expériences qui ont été traversées en lâchant prise. A cet effet, je 

souhaite retranscrire l'ensemble des propos “à la lettre près”, pour laisser la liberté aux lecteurs 

de ce mémoire d’apprécier le choix des mots, d’imaginer l’intention ou l’émotion qui 

apparaissent parfois entre les lignes. Je prendrai ainsi soin, pour chacune de mes intentions, et 

ce tout au long de cet écrit, de citer mes sources telles qu’elles m’ont été communiquées, pour 

être au plus près de cette clinique du réel. 

 

I) Le lâcher-prise “en interview” : un lien avec la psychomotricité ? 

1. Tensions, détentes : question de tonus 

Au détour d’une session bibliothèque à la Pitié, je croise un étudiant en médecine, inconnu au 

bataillon. Nous discutons quelques temps et j’en profite pour lui demander de répondre à mon 

entretien. Le lien entre le lâcher-prise et son corps se situerait “au niveau des muscles”. Au 

cours de notre échange, il me parle d’une opération qu’il a menée volontairement pour une 

demande d’auto-agrandissement. “Dans cette opération, on a agrandi l'os, donc si tu agrandis 

l'os, tu dois aussi agrandir tout ce qui est muscles et tendons. J'étais comme une danseuse 

classique qui s'étirait 24h/24. J'avais les muscles tendus, mais tellement tendus. C'était fou. 

Avec des plâtres successifs et un flexum, tu tends, et tu tends jusqu'à extension complète. Et le 

lâcher-prise ça a été finalement le relâchement des muscles, le fait d'étirer, et physiquement et 



14 

psychologiquement quand tes muscles sont relâchés, ça fait un bien fou. Parce que quand tes 

muscles sont tendus, tu ressens tout aux niveaux psychique et psychologique.” 

De cette discussion, j’entends le lien que cet étudiant établit entre le tonus et l’état de détente.  

Nous comprenons l’idée que dans l’évolution de sa prise en charge, l’étirement musculaire 

“forcé” a participé à son bien-être. Détente, détendre, tendre, tension. Cette énumération revêt 

parfaitement le lien qui s’instaure entre les émotions et l’état de tension ou de détente 

musculaire. 

Confrontée à une “problématique de gestion humaine” lors d'un cours donné en arts plastiques, 

une participante m'indique les enjeux d'un lâcher-prise dans ce contexte d'enseignement : “J'ai 

d'abord réagi en fermant tout parce que j'étais attaquée (…) Puis après j'ai élaboré, à essayer 

de travailler ce non lâcher-prise et cette tension et au bout d'une semaine c'était bon, j'avais 

intégré, travaillé là-dessus et j'ai lâché prise et ça a eu pour effet de me réparer et de réparer 

le groupe”. De nouveau, je peux observer dans ce discours un lien entre le lâcher-prise et les 

tensions, dont les effets ont été chez elle visibles corporellement, -”bouche sèche, tensions 

musculaires maximales”-. Associé à la diminution de ses tensions, le lâcher-prise comme 

évoqué a une incidence directe sur l’état du groupe qu’elle encadrait. J’associe cette forme de 

communication infra-verbale au dialogue tonico-émotionnel. Henri Wallon a travaillé à 

montrer l’importance de la fusion primaire qui fait se rencontrer la mère et le bébé : cette 

fusion affective et tonique est le prélude d’un langage verbal. Julian de Ajuriaguerra nomme ce 

dialogue primaire “dialogue tonique”, présent dans les premières relations de l’enfant naissant 

et jusqu’à la fin de la vie.
2
 

“Réussir à relâcher une espèce de contrôle ou d'emprise qu'on a mis en place à un moment 

donné pour arriver à faire un dézoom ou une prise de recul sur une situation au niveau des 

pensées, ou au niveau du corps une détente corporelle pour obtenir un relâchement (...) et vivre 

quelque chose d'autre.” De cette expérience subjective du lâcher-prise, je souligne que le 

contrôle peut être relâché : de ce fait, les tensions corporelles peuvent être l’inscription d’un 

contrôle que l’on exerce sur quelque chose -ou quelqu’un-. Le relâchement musculaire semble 

ouvrir de nouvelles perspectives, un nouveau vécu, un changement d'état. 

                                                 
2
 Ajuriaguerra (1962) 



15 

Le tonus décrit par Johannes Müller, physiologiste allemand du XIXème siècle, est l’état de 

légère tension à laquelle est normalement soumis tout muscle au repos.
3
 Il ne disparaît pas, 

quand bien même nous dormons : une certaine tension a minima, nommée tonus de fond, reste 

toujours présente. Cette contraction minimale est donc permanente et involontaire. Le tonus est 

variable en fonction de notre niveau de vigilance, nos émotions et nos actions, volontaires ou 

involontaires, automatiques ou réflexes, qui l'augmentent ou le diminuent.
4
 Il représente selon 

Jover
5
 la toile de fond de nos activités motrices et posturales et le lieu d’inscription de nos 

émotions. Selon Henri Wallon
6
, la dépendance entre les émotions et les états toniques est telle 

que toute émotion a un lien fondamental avec les variations dans le tonus de nos membres et de 

notre vie organique. Julian de Ajuriaguerra
7
 le succède en ajoutant à cette indissociabilité le fait 

que tout affect ou état de conscience trouve son incarnation dans le corps toujours présent. 

Actif depuis nos premiers temps de vie, le tonus a d'abord constitué notre moyen d'éprouver 

des sensations et d'entrer en communication avec notre environnement. Cette fonction motrice 

chez le nourrisson se caractérise en premier lieu par deux types d'organisation tonique : 

l'hypertonie d'appel et l'hypotonie de satisfaction, grâce auxquels le bébé fait entendre l'état de 

ses besoins. Le tonus exerce “une fonction d'échange par l'intermédiaire de laquelle l'enfant 

donne et reçoit”
8
. Pour cette même raison, Suzanne Robert-Ouvray souligne l'importance 

donnée aux “passages” d'un état tonique à l'autre car ils incarnent le mouvement de notre vie 

psychique. Pour Benoît Lesage
9
, la nécessité d'un “flux tonique” permet à l'individu de se 

moduler pour assurer son équilibre émotionnel et sa communication : cette modulation est 

nécessaire pour ne pas rester figé dans un versant tonique -hypertonie ou hypertonie- unique. 

2. Des sensations aux émotions 

Le tonus étant lié aux changements d'état corporel, il est à l'initiative d'un spectre variable de 

sensations, elles-mêmes associées à différentes émotions. Le lâcher-prise pourrait avoir un lien 

avec les sensations, recherchées ou inattendues. Parfois insaisissable en mots, il “renvoie plus à 

                                                 
3
 Paillard (1976) 

4
 Robert-Ouvray & Servant-Laval (2011), p. 145 

5
 Jover, cité par Pavot-Lemoine (2020a) 

6
 Wallon (1954) 

7
 Ajuriaguerra (1953) 

8
 Ibid., p. 190 

9
 Lesage (2006), p. 21 



16 

une sensation”, comme celle éprouvée lors d'un “week-end en famille”. Ce serait par ailleurs  

“prendre une bonne respiration” ou “se mettre à fond dans son corps et tout ressentir” pour se 

concentrer sur des choses “agréables”. Régulièrement, le “bon” est de rigueur pour exprimer 

ce qui advient du lâcher-prise. Parfois, la sensation de soulagement y est associée : “lâcher 

prise sur des choses que je ne peux pas faire et que je pensais pouvoir faire, ça me soulage 

d'un poids”. Autrement, le lâcher-prise mènerait à la sensation de plaisir. Quand le plaisir est 

convoqué, le sens gustatif fait son apparition : “le lâcher-prise est d'autant plus savoureux 

quand tu es sous pression et que tu arrives à lâcher prise (…). Comme un orgasme, tu fais 

monter la pression et tu le savoures d'autant plus que c'est monté.” On y prendrait goût... Pour 

suivre, “dans la relation sexuelle il y a une forme d'abandon (…) On se sent porté, on se sent 

soutenu et donc on peut lâcher prise.” 

Comment le lâcher-prise est-il évoqué en termes de variabilités émotionnelles ? De loin 

l'émotion la plus recensée, la peur est au centre de cette interrogation. L'expérience permettrait 

notamment de surmonter la peur : “En Argentine, parfois tu vas sur des routes, tu rencontres 

des gens, il faut pas avoir peur. C'est quand même un lâcher-prise, tu te fous un coup de pied 

au cul parce que c'est pas naturel”. Ce qu'il me semble opportun de relever de cette citation,  

c'est l'apparente possibilité de provoquer un lâcher-prise en se l'imposant, quitte à recevoir un 

coup de pied de son propre chef. La peur du regard des autres, sur laquelle je reviendrai 

ultérieurement, est régulièrement évoquée. Dans le lâcher-prise, la peur renvoie également à la 

séparation d'avec les proches : “Le projet que je fais de voyager, c'est d'être allée chercher un 

domaine dans lequel j'avais vraiment envie de m'épanouir, et dans lequel j'avais les plus 

grandes peurs. Quitter mes amis, ma famille, pour me lancer dans l'inconnu”. Grâce au lâcher-

prise enfin, la peur “devient une confiance”. 

3. Lâcher-prise, une histoire de temps ? 

Dans différentes expériences corporelles, le lâcher-prise est abordé dans son rapport au temps.  

Il serait notamment en capacité de moduler la façon dont l'individu vit sa temporalité. “Quand 

je danse en soirée, où je suis plus à réfléchir à quels mouvements je vais faire pour enchaîner, 

je me laisse juste porté par la musique et des fois, je perds la notion du temps (…), ça se fait 

tout seul”. Il n'y a pas de place pour l'anticipation ou le contrôle des événements qui se 



17 

succèdent ; le vécu de l'instant présent permettrait de vivre un lâcher-prise. “En boxe quand tu 

es dans les assos libres, tu peux pas prévoir les enchaînements de mouvements, tu es obligé de 

réagir sur l'instant, t'es un peu en lâcher-prise, t'as pas le temps de réfléchir, ça se fait 

automatiquement”. De ces deux expériences, je souhaite soulever la façon dont le lâcher-prise 

se fait, alors associé à la troisième personne : ce n'est pas le résultat d'une volonté consciente 

mais celui d'une expérience qui se déroule sans nécessité pour la personne de penser son action. 

En lâchant prise, le temps soulève par ailleurs la notion de durée : ce serait “prendre le temps 

de regarder avec ses yeux”, “être dans le moment présent”, “prendre du temps pour soi” et si 

possibilité il y a, garder cet état “le plus longtemps possible”. Avec le temps qui passe, “on 

lâche une croyance, une expérience passée qui s'est cristallisée et qu'on autorise à laisser 

partir pour faire place à quelque chose de neuf.” Dans cette perspective, le lâcher-prise 

pourrait être pensé à l’épreuve du temps. Pause. Et si nous arrêtions de nous accrocher à 

quelque chose qui nous est insaisissable, précisément parce qu’il ne peut, par nature, être 

retenu ? Le langage est fort pour nous montrer que l’on prendrait goût à avoir le temps ou 

prendre le temps, alors même qu’il file entre nos doigts, échappant à tout contrôle. Peut-être 

que nous prendrions davantage plaisir à laisser le temps aux choses. 

Benoît Fromage pense l’avancée du temps de façon métaphorique. Prenons le temps de 

comprendre en quoi le temps est imprenable : un jeune garçon sur la plage tient entre ses doigts 

un paquet de sable sec. Il tente de retenir ce sable mais malgré la pression de sa main sur cette 

masse, celui-ci ne cesse de s’écouler. “Prendre et laisser partir, prise et lâcher prise, tenir et 

lâcher, saisir et se dessaisir… mais finalement ne rien tenir car il n’y a rien à prendre si ce n’est 

l’espace du glissement régulier des grains de sable : voici l’expérience fondamentale de 

l’existence.”
10

 Vouloir retenir le sable comme retenir le temps qui passe, c'est prétendre 

posséder un écoulement qui échappe à l'appréhension impalpable entre le “ne plus” et le “pas 

encore”. S'installant ainsi propriétaire du temps, le sujet se situe dans le registre de l'avoir, dans 

l'illusion déçue de la prise, ne pouvant fatalement contacter le temps présent.
11

 

 

                                                 
10

 Fromage (2007), para. 7 
11

 Ibid. 



18 

4. Un mouvement spatialisé 

Le lâcher-prise serait également connecté à l’espace. Il permettrait de “se laisser tomber, enfin 

se laisser aller”. Dans ces actions passives de chute ou de laisser-aller, il n’y a pas de faille 

spatio-temporelle possible : le mouvement se déroule dans une temporalité et un espace donnés. 

Peut-être qu’en se laissant tomber, nous sommes amenés à contacter le sol, la solidité des 

appuis, et qu’en se laissant aller, nous accueillons la marche, nous avançons. Être soutenu dans 

une progression de mouvement, une hypothèse topologique du lâcher-prise ? Et si celui-ci nous 

emmenait quelque part, ce serait où ? Dans plusieurs de mes discussions, je note l’évocation 

d’une direction ou d’un chemin que le lâcher-prise propose. Ce serait “sortir de sa zone de 

confort, lâcher quelque chose auquel on peut se retenir pour aller vers quelque chose qu'on 

connaît peut-être moins” ou encore “lâcher ce qui est futile et qui demande de l'énergie inutile 

que tu pourrais lâcher sur le chemin”. A mon sens, s'affranchir d'une zone de confort va de pair 

avec la possibilité d'y revenir lorsque le besoin se fait sentir. S'il est question d'un cheminement, 

la route est parfois sinueuse et nous n’en voyons pas la fin. Alors nous nous tenons aux sentiers 

familiers, et si détour il y a, pourvu que ce ne soit pas un hors-piste. 

Si le lâcher-prise est associé à la spatialité, il engage le sujet qui l'éprouve à se mouvoir. Au 

cœur des enjeux idéologique et pratique en psychomotricité, il m'apparaît essentiel de définir le 

mouvement. Du latin movere, il renvoie à l'action de se mouvoir, de se mettre en mouvement, 

de changer de place.
12

 Il se présenterait à première vue comme un “phénomène physique ou 

matériel mettant en jeu un changement corporel ou un déplacement spatial”
13

. La définition 

peut être complétée par Suzanne Robert-Ouvray et Agnès Servant-Laval en ajoutant que le 

mouvement constitue “un changement de position des différents segments corporels les uns par 

rapport aux autres, avec pour objectif, soit de modifier la posture, soit d'entraîner un 

déplacement du corps dans l'espace”
14

. Enfin, le mouvement serait “plus ou moins finalisé, 

plus ou moins volontaire ou réflexe, plus ou moins automatisé, plus ou moins conscient”
15

. 

Dans le mouvement, le lâcher-prise nous fait “se retrouver soi mais autrement. C’est plutôt 

concret, non ? (rires). C’est lâcher une partie de nous mais ce qu’on retrouve, c’est nous-

                                                 
12

 Fontanel (2017) 
13

 Jaquet et al., cités par Fontanel (2017), p. 8 
14

 Fontanel (2017), p. 8 
15

 Scialom et al., cités par Fontanel (2017), p. 8 



19 

mêmes avec une conscience en plus, ou au niveau du corps, un espace en plus qui va être 

accessible”. Mon amie fascia-thérapeute m’aide dans le lien que nous établissons, au fil de nos 

discussions, entre la détente musculaire et la création d’espace dans le corps. 

Physiologiquement, un muscle relâché occupe plus de place que celui qui se contracte en 

resserrant les fibres qui le constituent. Elle poursuit : “l'idée de lâcher-prise c'est se permettre 

de prendre du recul dans une intention de se relâcher et donc se permettre de changer de point 

de vue.” De la libération de l’espace du corps découle un changement de point de vue, de 

rapport à l’espace environnant. Et dans cet espace, il y a l’autre… 

5. La relation 

Dans les discussions que j’ai pu avoir, nombre de personnes ont fait allusion à l’altérité. Je 

comprends ces multiples occurrences car les intentions de prendre ou de lâcher renvoient 

régulièrement à la relation ; celle que l’on entretient avec soi-même -prendre son pied, prise de 

tête, en somme, prendre pour soi- ou avec les autres -être épris de, avoir prise sur, lâcher une 

personne-. Dans une relation amoureuse, il s'agit parfois de lâcher “le lien qui nous unit parce 

qu'il est contraignant”. Comme il faut être au minimum deux pour être en relation, je suppose 

que nous sommes partie prenante de ce lien. “J'ai lâché le contrôle en lâchant le contrôle sur 

la relation (...) quand elle ne marche pas, quand elle ne nous apporte pas ce qu'on veut ou plus 

de mal que de bien”, me dit-on. Mais est-il réellement possible d’exercer un contrôle sur une 

relation, ou est-ce une illusion d’optique ? Optique parce dans cette intrication complexe entre 

soi et autrui, il est pour beaucoup question du regard : lâcher “la peur du regard de l’autre et ce 

que je renvoie”, “le regard des autres, ou alors je transforme le regard des autres pour qu’il 

devienne bienveillant et pas jugeant”, ou encore plus familièrement “s’en foutre du regard des 

autres, et au niveau personnel, de son propre regard interne”. Il n’est jamais question que de 

l’autre ou que de soi dans le rapport au regard de l’autre. Aux côtés de nos autres sens, les yeux 

nous font entrer en résonance sensorielle : en un contact, nous voyons et sommes vus. Je me 

demande quelle part de responsabilité réside dans l’appréhension du regard de l’autre : certes, 

des regards malveillants, des jugements hâtifs, nous en avons tous fait l’expérience, mais ne 

serait-ce pas l’importance que nous leur accordons qu’il serait bon de lâcher ? Si le regard 

d'autrui nous empêche de lâcher prise en nous atteignant en même temps qu'il nous est possible 



20 

de le transformer, c'est dire notre implication dans notre possibilité d'accéder à cet état. Pour les 

maîtres spirituels indiens, “lâcher prise suppose de se défaire du jugement des autres afin de se 

recentrer sur soi-même.”
16

 : il n’a pas à voir avec la volonté ou l’intelligence. Celui qui lâche 

prise peut se mettre à l’écoute de ses sensations ou ressentis, abandonnant d'éventuels attentes 

et désirs égotiques. 

La présence de l'autre a-t-elle une incidence sur la possibilité -ou l’impossibilité- de lâcher 

prise ? Parfois, elle est indispensable dans ce processus : “Je suis capable de lâcher prise qu’en 

présence de l’autre”. D’autres fois, elle accompagne seulement : “Pour moi, le lâcher-prise 

c’est super subjectif, tu ne peux qu’en être acteur. Les autres peuvent t’accompagner dans ce 

lâcher-prise, mais faut que ça vienne de toi. Les autres ils sont que facilitant ou compliquant à 

ce lâcher-prise.” Ces deux perspectives questionnent la dépendance et l'indépendance à l'égard 

de l'environnement. Qu’autrui nous regarde, nous accompagne, nous soutienne ou qu’il soit 

simplement présent, il semble avoir une incidence sur le lâcher-prise d'un individu : “J’ai 

besoin d’être dans un environnement de confiance”. 

6. Avoir confiance, -s’-abandonner 

La confiance est un sujet régulièrement abordé lors de mes entretiens. Souvent associée à 

l'abandon, elle exprime parfois la possibilité de s'abandonner soi dans le lâcher-prise. D’autres 

fois, elle vient signifier la perte de contrôle, l’abandon d’une entité extérieure. “Ça me renvoie 

à un laisser faire, un abandon à quelque chose de plus grand que soi, que j'ai pu longtemps 

vivre comme abdiquer, ou perdre le contrôle. Ça a à voir avec la confiance, mais ce terme-là 

n'y amène pas forcément facilement”. Effectivement, lorsque j’entends le mot abandonner, il 

résonne négativement, comme une séparation, un échec, une renonciation. Pour Daisetz Teitaro 

Suzuki, penseur japonais, il constitue un état de disposition intérieure permettant de renoncer à 

essayer de nous sauver pour accéder à un état spirituel de passivité : cet état permet d’entrer 

dans une réalité plus grande que nous-mêmes. Cette passivité n’étant pas absolue, il précise que 

l’abandon va de pair avec “quelque chose d’intensément actif en nous”
17

. 

Le lâcher-prise peut également être perçu comme “une forme d'acceptation” : “accepter des 

                                                 
16

 Cilia (2014), p. 41 
17

 Suzuki (1958), p. 838 



21 

choses, des gens tels qu'ils sont, tels que les événements arrivent. Ne pas lutter contre. Faire 

confiance aussi. Lâcher prise par rapport à soi-même, c'est vraiment se faire confiance (…). Il 

y a quelque chose de spirituel dans le lâcher-prise, d'abandon parce qu'il y a une espèce de 

confiance, de foi.” Nous pourrions par analogie penser le lâcher-prise comme un abandon de ce 

qu'on tient ou une façon d'“abandonner le combat”
18

. 

Parfois associé au corps et au sentiment de sécurité, le lâcher-prise peut être considéré comme 

un abandon de soi en toute sécurité, lorsqu’on lâche “sur un tapis de relaxation”, ainsi 

“soutenu par quelque chose de solide”. En outre, cet appui peut être identifié dans le corps 

propre : “le corps, c’est ce qui va me permettre de lâcher prise : il me donne des appuis, un 

canal, une confiance”. Je me permets d’associer cette thématique au langage courant. 

Lorsqu’elle est absente ou excessive, la confiance ne semble pas faire bon ménage : perdre la 

confiance dans des situations de déception ou au contraire, pour les jeunes générations, prendre 

la confiance lorsque nous nous avérons trop sûrs de nous. A ce propos, lorsqu'une personne 

prend la confiance, nous disons aussi familièrement qu’elle ne se sent plus. Mais au sens 

propre du terme, si elle ne se sent plus, c’est que le corps ne répond plus d'elle. Alors peut-être 

existe-t-il un lien, au-delà du langage courant, entre l’espace corporel et le seuil de confiance 

nécessaire pour lâcher ou se lâcher ? 

Le lâcher-prise a finalement été abordé d’une façon double et “paradoxale” : il supposerait au 

sein d’une même action “de tenir et d'abandonner en même temps”. Il ne s’agirait alors pas 

d’abandonner tout ni complètement mais de conjoindre ces deux façons d’être au monde. 

 

II) Un brin de littérature 

1. Étymologie et contexte d’apparition 

Étymologiquement, nous pouvons soulever une première définition en prenant séparément les 

termes “lâcher” et “prise”. Du latin lessicare, lâcher signifierait relâcher, détendre. Le verbe 

pourrait être entendu comme “laisser aller en détendant ce qui retient. Associé aux mains, il 

évoque l'action de desserrer. La prise provient du latin prehensus et renvoie à ce “qui est saisi 

                                                 
18

 Tanguay (2018), p. 28 



22 

avec les mains en serrant fortement”. Les deux termes ainsi juxtaposés pourraient traduire 

l'action de desserrer ce que l'on tient avec force. L'engagement corporel apparaît ainsi dans la 

définition étymologique du lâcher-prise.
19

 

Parce qu’il faut un peu de théorie pour étayer cette réflexion, je m’appuierai sur la thèse de 

Félix Tanguay
20

, dont le travail fut dévoué à l’approche historique du lâcher-prise. L’apparition 

du terme se greffe à l’histoire du letting go anglo-saxon tout en revêtant une acception 

singulière. La version originale est traduite telle qu’elle : “Si vous voulez arriver à la vérité non 

adultérée du non-égotisme, vous devez une fois pour toutes lâcher prise et tomber dans le 

précipice, d’où vous vous relèverez nouvellement éveillé et en pleine possession de vos quatre 

vertus d’éternité, de félicité, de liberté et de pureté qui appartiennent au moi réel”
21

. Ce que 

l’on nomme aujourd’hui lâcher-prise fut introduit par René Daumal, traducteur et poète épris 

de spiritualité, dont l’idéologie est décrite comme une “pensée en acte”
22

. 

2. Multiples “usages” 

Dans sa thèse de maîtrise en sciences des religions, Félix Tanguay
23

 retrace l’évolution 

historique du concept de lâcher-prise. Je m’appuierai sur son travail pour élucider les différents 

contextes d’apparition de la locution dans le monde contemporain. En premier lieu, le domaine 

du développement personnel en recense le plus grand nombre d'occurrences. Les littératures 

proposées dans ce registre sont diverses et variées, fortement accessibles et promulguées. Elles 

auraient largement participé à l’acceptation de la notion, au point que les différents domaines 

scientifiques -psychologie, professions soignantes et industrielles- se l’ont appropriée. Écrivain 

et conférencier américain, Guy Finley serait largement représentatif de ce courant : après un 

voyage spirituel, il écrit The secret of letting go en 1990, premier ouvrage d’une longue série. 

Selon lui, le lâcher-prise consisterait à embrasser le “vrai moi” en se débarrassant du “faux 

moi”, à savoir tout le mauvais capable de contraindre notre bonheur et l’harmonie de notre 

développement. Ce processus agirait en faveur du potentiel qui nous habite, de la liberté de 

notre être et de la divinité en nous. La psychologie est le domaine scientifique dans lequel le 

                                                 
19

 Rey, cité par Cilia (2014), p. 43 
20

 Tanguay (2018) 
21

 Suzuki, cité par Tanguay (2018), p. 623 
22

 Tanguay (2018), p. 111 
23

 Sigoda, cité par Tanguay (2018), p. 109 



23 

lâcher-prise est le plus évoqué. Il est régulièrement associé à l'abandon d'idées intrusives, 

d'obsessions ou diverses émotions nuisibles telles que la haine ou le ressentiment. Il serait utile 

pour les patients, mais aussi pour le thérapeute, dont l'acceptation inconditionnelle permettrait 

d'accompagner ce lâcher-prise. Dans le domaine des soins infirmiers et palliatifs, il est utilisé 

pour parler du processus d'acceptation de la mort d'un proche ou de sa propre mort, notamment 

lorsqu'il s'agit d'abandonner les suites d'un traitement qui maintiendrait la personne en vie. 

Pour le patient devant s'abandonner à la mort, l'expérience ultime consisterait à lâcher prise sur 

ce qui adviendra et ne dépendra pas de lui. Chez les fraternités anonymes, le lâcher-prise est 

une réponse aux problématiques de dépendance. Il est également évoqué dans le domaine de la 

philosophie et dans l'ensemble des religions. Enfin, en pédagogie et relations industrielles, le 

lâcher-prise permettrait à l'enseignant ou au patron d'échapper à une posture de contrôle, de 

désamorcer d'éventuels conflits ou encore de déléguer, favorisant ainsi l'autonomie et la liberté 

des personnes encadrées. 

Ainsi, l'expression est largement répandue, dans des domaines et applications variées. Le lien 

entre toutes ces approches se situe dans les acceptions diverses de la croissance personnelle.
24

 

Dans cette liste probablement non exhaustive, quid de la psychomotricité ? La profession n'est 

pas citée dans la recherche de Tanguay. Le lâcher-prise fait régulièrement état d'une réponse 

apportée à des problématiques ou situations conflictuelles d'ordre psychologique, omettant 

ainsi toute possibilité de l'incarner. 

4. Contrôle et lâcher-prise 

Le lâcher-prise est souvent défini dans ce qui l’oppose à une posture de contrôle. Je pense aux 

occurrences du mot prise car il s’agit bien dans ce contrôle d’arrêter d’avoir prise sur ou 

d’exercer une emprise. Qu’il s’agisse d’une situation, de notre travail, d’une relation ou 

d’émotions, il arrive à tout le monde d’avoir l’intention de contrôler. Avec le contrôle va la 

perte de contrôle et s’il vient à l’esprit de quelqu’un d’y associer le lâcher-prise, je comprends 

que le processus puisse faire peur. L’impasse me paraît résider dans l'intention de vouloir 

contrôler quelque chose qui, par nature, est “hors-de-contrôle”
25

 . 

                                                 
24

 Tanguay (2018) 
25

 Bérubé, cité par Tanguay (2018), p. 12 



24 

Lâcher prise serait se déprogrammer d’une société régie par le contrôle : en renonçant à cette 

tentation, nous acceptons ne pas anticiper ni sécuriser. Nous choisissons le risque en nous 

dirigeant vers l’inconnu.
26

 Les propos d’une participante aux interviews décrivent un processus 

somme toute similaire : le lâcher-prise serait inné mais le conditionnement de la société 

viendrait contraindre son accès. “Le lâcher prise est inné, mais le conditionnement de la société 

et des interactions sociales fait que t'y as de moins en moins accès. J'ai l'impression que c'est 

plus facile pour un enfant d'accéder au lâcher-prise qu'un adulte. Pour un adulte, il faut 

déconstruire le conditionnement.” 

Dans le lâcher-prise, il n’y aurait en réalité “pas plus à prendre qu’à lâcher”
27

. Cette expérience 

relèverait d’une culture et d’une spiritualité individuelle et cosmique. A ni trop prendre et ni 

trop lâcher, le sujet ferait l’expérience d'un équilibre intermédiaire. Il se rapprocherait ainsi 

d’un rythme naturel qu’il ne nous appartient pas de contrôler : “c’est un temps de l’eau, de la 

montagne et du ciel, pas un temps “pour”, pas un temps personnel”
28

. 

5. Être un acteur à l’écoute de soi 

Être acteur, ou simplement être ? Lâcher prise et accéder à l’être ne riment pas avec attitude 

passive. L’idée serait d’accepter ce qui nous est donné et d’accueillir les imprévus de la vie : 

voilà le chemin de l’implication. Le lâcher-prise semble être le chemin de l’entre-deux : c’est 

une composition subtile qui fait se rencontrer abandon et engagement, passivité et action, 

réceptivité et prise d’initiatives.
29

 

“Lâcher prise, apprendre à accomplir pleinement un geste sans “tirer”, sans se faire souffrir, 

accueillir la respiration dans sa lenteur et son expression naturelle, écouter les “messages” 

apportés par les sensations, apaiser les tensions physiques et mentales, ne laissent pas désarmé 

car elles créent une fermeté sereine sur laquelle s’appuyer avec confiance”
30

. Pour ce même 

auteur, “le lâcher prise débute dans le corps : c’est une expérience physique de relâchement des 

tensions”
31

. 

                                                 
26

 Cilia (2014), p. 41 
27

 Cayol (2017), p. 75 
28

 Ibid. 
29

 Lenoir, cité par Cilia (2014), pp. 42-43 
30

 Tardan-Masquelier, cité par Cilia (2014), pp. 43-44 
31

 Ibid. 



25 

6. Lâcher-prise : entre angoisse de mort et angoisse de vie 

A propos de ce que nous lâchons, il m’a été confié que “c'est une part de nous mais qui est déjà 

morte si ça se trouve (rires), qui n'est plus en mouvement. (…) C'est un ancien nous pour 

retrouver un nouveau nous. C'est vraiment le processus de mort et de renaissance à l'intérieur 

de nous. Une petite mort intérieure, une mini-mort.” Il est ici question d’intériorité, et dans ce 

processus de lâcher-prise, l’homme se transforme continuellement, alternant entre une mort 

intérieure et une renaissance. Zoomons un peu. Si nous pensons le lâcher-prise au niveau 

microscopique, nous observons ce même phénomène au niveau cellulaire. Dans le 

fonctionnement même de notre organisme, la mort fait partie intégrante de la vie, elle en est 

même la cause. Jean-Claude Ameisen, médecin et chercheur en biologie, montre que la vie 

organique dépend du “suicide” de milliers de cellules (apoptose) qui laissent place aux 

nouvelles. Ainsi, l’autodestruction cellulaire participe au renouvellement de soi.
32

 

“Croître et lâcher prise, c’est prendre le risque d’exister maintenant”
33

. Dans Le jardin 

d’Épicure, Irvin Yalom explique l’existence au regard de la tension qui existe entre angoisse de 

vie et angoisse de mort. En progressant dans l’existence humaine, nous sommes en quête de 

différenciation, croissance et réalisation de notre potentiel. En nous distinguant, nous 

rencontrons l’angoisse de vie en ressentant la solitude, la perte de la relation et la vulnérabilité. 

Lorsque cette différenciation devient insupportable, nous marchons à reculons pour renouer 

avec ce qui nous relie, c’est-à-dire la fusion à l’autre.
34

 Néanmoins, la fusion nous fait 

contacter l’angoisse de mort : elle nous fait perdre notre Moi
35

 unique. Entre angoisse de vie et 

angoisse de mort, nous vivons nos vies.
36

 

Lâcher prise, ce n’est pas renoncer au point d’atteindre le gouffre de la dépression. “Ce serait 

plutôt desserrer l’étau, laisser faire, accueillir, contacter pleinement. Accepter de contacter ce 

qui vient, ce qui va advenir, sans chercher à l’orienter. Lâcher prise c’est faire l’expérience du 

                                                 
32

 Chapouthier (2011) 
33

 Toledano (2010), para. 3 
34

 Ibid., para. 16 
35

 Le Moi est un concept issu des théories psychanalytiques de Freud. Il est développé en 1922 : “d'une part il est 

dérivé des sensations corporelles, principalement de celles qui ont leur source dans la surface du corps, ce qui 

fait dire à Freud que le Moi est avant tout un Moi corporel, qui n'est pas seulement un être de surface mais lui-

même la projection d'une surface, et il représente la surface de l'appareil mental ; et d'autre part, il est un 

précipité des objets incorporés et introjectés. Le Moi, pour Freud, rassemble le corps et l'empreinte de l'objet.” 

(Chabert & al., 2012, pp. 19-20) 
36

 Toledano (2010), para. 16 



26 

plein contact.”
37

. 

7. Lâcher-prise : le paradoxe occidental 

“Ne pas chercher à, ne pas vouloir, ne pas penser : postures difficiles à tenir pour les 

Occidentaux qui cherchent à ne pas chercher, pensent à ne pas penser, veulent ne rien 

vouloir”
38

. Force est de constater que les Occidentaux, très empreints des Méditations 

cartésiennes, n’ont de cesse de penser le fruit de leurs actions. René Descartes, mathématicien, 

physicien et philosophe français du XVIIème siècle, a défendu la nécessité de cette conscience 

sensible, sans laquelle nous serions perdus, sans certitudes. Exister serait d’abord se penser 

exister. D’une façon constamment réflexive, nous perpétuons cette pensée en rationalisant nos 

actions, si ce n’est en les rentabilisant. Dans nos sociétés, nous avons en effet appris à entrevoir 

la finalité, le résultat de nos actions et surtout, à “vouloir” y parvenir. “Car “qui ne veut rien n’a 

rien””
39

.  Enfin, l’ego a pris une place importante dans notre apprentissage social. Utile pour se 

différencier et trouver sa place, il s’agit là de notre point de vue, nos intentions, autant de 

manifestations de notre identité. Le regard que les individus portent sur le lâcher-prise revêt 

une forte empreinte culturelle. En Asie, cette notion n’a pas le sens que nous lui accordons, car 

“l’essentiel commence par n’avoir prise sur rien et par observer et ressentir ce qui se passe dans 

la réalité.”
40

 Les fondamentaux sont de rigueur. Rire, dormir, respirer : “la sagesse débute ici, 

dans cette insupportable simplicité.”
41

.  

 

III) Lâcher prise : état d’esprit, état corporel ou état d’être ? 

1. Le lâcher-prise, c’est dans la tête ? 

L’évocation du lâcher-prise au fil de mes rencontres a fortement questionné la place du corps et 

de l’esprit, du corps-esprit ou de l’être. Prenons le temps d’observer le discours comme une  

entrée en matière. 

                                                 
37

 Ibid., para 43-44 
38

 Cayol (2017), p. 73 
39

 Ibid. 
40

 Ibid. 
41

 Ibid. 



27 

“C'est vrai qu'au sens commun, c'est beaucoup plus psychologique parce qu'on lâche des 

études, notre famille ou des relations.” Cette citation met en lumière une séparation nette du 

corps et de l’esprit dans le lâcher-prise. Comme le disait mon frère, “c’est psychologique”. 

Amusons-nous à jongler de discours en discours pour observer comment le corps et l’esprit 

sont pensés au regard du lâcher-prise. “Le corps, c'est ce qui va permettre de lâcher prise dans 

sa tête. C'est l'instrument qui va permettre de lâcher toutes ces pensées qui te brouillent le 

cerveau.” Le corps apparaît ici utilitaire et dans un lien de causalité, il devient un moyen 

d'échapper aux maux d'esprit. Séparé de l’esprit, il est “instrument”, il “permet” mais n’existe 

pas pour lui-même. 

Lâcher-prise et prise de tête…“Je pense que j'ai lâché prise essentiellement avec ma famille, 

dans des situations où je me disais, si je commence à trop me prendre la tête avec ça, faut que 

j'arrête” “Tu lâches une prise de tête (rires). Putain tu me poses des colles, là !” Puisqu’on 

parle de colle, il est ici question de s’accrocher à la tête. La prendre, peut-être pour éviter de la 

perdre ? Lorsque la tête est prisée, nous voudrions atténuer ses effets et lorsque nous la perdons, 

nous en deviendrions fous. Et si elle était juste présente, sans excès ni manque, comme intégrée 

à un tout : lâcher-prise, c’est peut-être s’en remettre à plus grand qu’une tête ? 

2. Une tentative de réunification du corps et de l’esprit ? 

Lâcher prise, “ça résonne comme arrête de te prendre la tête, souffle et détends-toi”. D’une 

prise de tête, le discours s’oriente vers le souffle et la détente, manifestations respiratoire et 

tonique. “Quand on se détend, quand on lâche prise sur son corps, on est dans un état d'esprit 

plus relaxé, c'est plus facile de prendre du recul et lâcher prise sur d'autres choses et 

inversement, en lâchant prise sur des choses, on se détend” : ici, ce n’est plus la tête qui est 

prisée, mais le corps. S'extraire d'une prise sur son corps ou d'une prise de tête permettrait selon 

ces dires d’accéder à la détente. Peut-être que ne pas trop prendre serait de vigueur pour 

restaurer un équilibre entre le corps et l’esprit ? Dans le langage prêté au lâcher-prise comme 

en psychomotricité, il est difficile de penser la globalité de l’être humain en s’extrayant d’une 

dualité linguistique. Lorsque que j’entends que le lâcher-prise serait un “moyen de décontracter 

un contrôle qu’on peut avoir aussi bien dans le corps que dans les pensées”, je sens que le 

concept tente de s’incarner. Si l’esprit se “décontracte” comme un muscle, ne serait-il pas 



28 

simplement dans le muscle, autant que dans la tête, dans les épaules ou dans les pieds ? 

3. Dualisme et monisme en psychomotricité 

Le lâcher-prise et la façon dont nous le percevons met en exergue une confrontation 

idéologique encore très présente dans la définition que l’on donne à la psycho(-)motricité. 

C’est avec René Descartes que s’est réellement installée une opposition entre le soma et la 

psyché. La pensée cartésienne repose sur la certitude de notre existence par la pensée, “je pense 

donc je suis”, mise en chacun de nous par Dieu, créateur de toute chose. Selon le dualisme 

cartésien, le corps est une mécanique au service de l’esprit et seules la volonté et la raison 

doivent guider nos actes. Ce dualisme participe au clivage entre maladies somatiques et 

maladies psychiques. Le développement des soins médicaux, aux XIXème et XXème siècles, 

remet en question la nature de la relation corps-esprit. Des liens sont progressivement établis 

entre maladies nerveuses et maladies mentales.
42

 En 1844, Wilhelm Griesinger, fondateur de la 

neuropsychiatrie allemande, énonce que “dans les états de mélancolie nous pouvons observer, 

sur le plan psycho-moteur, une inhibition de l’élan vital et de l’action”
43

 : un petit tiret entre 

“psycho” et “moteur”, un grand pas pour l’humanité. C’est la première fois que le mot apparaît 

tel quel dans la littérature. 

Petit bond dans le temps pour aborder la pensée moniste décrite par Baruch Spinoza, 

philosophe néerlandais. Du grec monos -seul, unique- et ismos -doctrine, théorie-, le monisme 

est une doctrine selon laquelle tout ce qui existe -univers, cosmos, monde- est un tout unique, 

constitué d’une seule substance. Spinoza s’oppose à la perspective dualiste de l’homme et 

propose un modèle dans lequel les puissances du corps et celles de l’esprit se situent à égalité. 

Dans ce système de compréhension, le corps et l’esprit sont l’expression d’une seule et même 

réalité, celle de l’être humain. “Le corps ne peut déterminer l’Esprit à penser, ni l’Esprit 

déterminer le corps au mouvement”
44

, écrit-il. 

En observant la nature même du mot “psychomotricité”, nous comprenons toute la difficulté 

d’assemblage et d’intrication que revêt la tentative d’unification du corps et de l’esprit. 

Positionnés l’un à côté de l’autre, les deux termes ainsi juxtaposés contribuent à perpétuer 

                                                 
42

 Grabot (2004) 
43

 Ibid., p. 265 
44

 Spinoza, cité par Chappé (2003), para. 12 



29 

l’empreinte dualiste avec laquelle il nous faut composer. Le terme est, selon Olivier Grim, 

porteur d'ambiguïtés. Grâce au regard qu’il porte sur l’importance étymologique du terme, il 

évoque qu’il ne s’agit pas ici d’allier le psychique et le corporel : la psychomotricité est une 

“mise en mouvement de l’être”
45

. A cet effet, elle nous invite à chercher la vérité dans la 

dynamique plutôt que dans la structure. 

 

IV) Conclusion  

Les différents entretiens laissent apparaître autant d'acceptions différentes du lâcher-prise que 

de personnes qui ont accepté de répondre à mes questions. En outre, leurs propos font sens au 

regard d'une approche psychomotrice : tonus, sensations, émotions, temps, espace, relation, 

confiance. Le lâcher-prise pose la question d'une possible incarnation. Décrit dans de 

nombreux domaines, scientifiques ou plus ou moins “triviaux”, je fais le constat que le lâcher-

prise, à l'image de la diversité des points de vue personnels recensés, fait l'unanimité sans être 

pour autant unanime. Pris dans la tourmente de la psychomotricité qui tente tant bien que mal 

de se définir dans une société dualiste, le lâcher-prise est lui-même en mal de définition. 

Dans les échanges que j’ai pu avoir, beaucoup de personnes parlaient de lâcher quelque chose 

qu'elles tenaient : une ou des prises, différentes pour chacun, concernant tantôt soi, tantôt les 

autres. Est-il possible de lâcher sans tenir ou sans se tenir ? Le lâcher-prise a-t-il une place dans 

l'unité de l’être ? “J'ai du mal à arrêter de me tenir corporellement, même si c'est nécessaire. 

J'arrive pas à me détendre complètement : toujours des mécanismes de défense qui me gardent 

éveillée.” Est-ce que le lâcher-prise suppose de ne plus “se tenir corporellement” ? Pouvons-

nous réellement nous détendre “complètement” ? Par associations successives, je poursuivrai 

cette réflexion sur le lâcher-prise en y associant les enjeux des polarités tenir et lâcher. 

                                                 
45

 Grim, cité par Delaroche (2018), p. 21 



30 

PARTIE 2 : TENIR-LÂCHER : DYNAMIQUE DU LÂCHER-PRISE EN PSYCHOMOTRICITÉ 

Les entretiens dont je me suis largement inspirée lors de ma première partie continueront 

d'encourager ma réflexion. Cette partie sera consacrée à ma rencontre avec une patiente que je 

nommerai Isaure, par souci d'anonymisation. Dans ce contexte de prise en charge groupale en 

psychomotricité, cette rencontre m'aidera à questionner la possible incarnation du lâcher-prise. 

Comme préambule, je souhaiterais montrer comment, dans les discussions que j’ai pu avoir 

lors de mes entretiens, le lâcher-prise est venu contacter les limites du normal et du 

pathologique. De temps en temps, la perte est évoquée pour parler de soi : “Jusqu’où je peux 

aller dans ce lâcher-prise sans me perdre ?”. Lorsque les limites sont évoquées, elles 

permettent de ne pas “se perdre totalement, pour ne pas se répandre sur le tapis de relaxation.” 

Je perçois immédiatement une flaque d’eau, comme si un lâcher-prise excessif pouvait mener à 

une dissolution de soi. Pour ne pas se perdre totalement en lâchant prise, “il faut qu’il y ait 

quelque chose qui structure, sur lequel on puisse s’appuyer”. Sur quoi pouvons-nous nous 

reposer sans craindre l’effondrement ? “Tu lâches jamais vraiment tout. Lâcher tout ce serait 

tomber dans une psychose, une autre réalité. T’es quand même ancré dans un truc, t’as des 

appuis, y’a un truc qui tient. C’est pas lâcher et tomber, sinon c’est patho. Si tu lâches et que tu 

tiens pas, c’est que t’es pas solide à l’intérieur.” Dans cette partie, je porterai mon attention sur 

Isaure, chez qui l’ancrage, les appuis et la solidité me posent question. Est-il possible de lâcher 

prise sans se tenir ? Comment les polarités tenir et lâcher peuvent-elles prendre sens en 

psychomotricité ? 

 

I) Isaure : rencontre au sein du groupe des femmes 

1. Récit de vie 

Isaure est une patiente âgée de 58 ans. Ses cheveux blonds grisonnants, souvent attachés 

derrière la nuque, laissent découvrir un visage qui me semble usé par le temps. Elle marche à 

l’aide d’une béquille et sa voix rauque laisse entendre des gémissements qui traduisent sa 

douleur et sa difficulté à se mobiliser. 

 



31 

a) Un contexte familial maltraitant 

Issue d’une famille française bourgeoise, Isaure est l’avant-dernière d’une fratrie de quatre 

sœurs. Le mariage qui a uni ses deux parents est un mariage arrangé et les naissances de 

l’ensemble de sa fratrie sont issues de viols conjugaux. A sa naissance, un accident a failli 

causer sa mort et celle de sa mère. Après l'accouchement, la mère d'Isaure développe une 

dépression. Isaure exprime n'avoir jamais été portée par sa mère, alors même qu'elle fut élevée 

par des nounous. Ses deux parents étaient maltraitants avec elle : jeune fille, elle était parfois 

emmenée à l’école, une pancarte sur elle laissant apparaître des propos la dénigrant, comme 

“fille méchante”. A l’âge de 13 ans, elle est victime d’abus sexuels par le médecin de famille, 

qu’elle décrit comme fétichiste des pieds. 

b) Vie relationnelle 

Isaure était la maîtresse d’un homme marié. Au début de leur relation, elle ignorait ce mariage 

dont elle prend connaissance des années plus tard. Leur relation de couple était marquée par 

une dépendance de l'un envers l'autre et une dépendance partagée à l'alcool. L'été 2019, 

l'accumulation de problèmes de santé et les suites d'un cancer généralisé entraînent le décès de 

son partenaire. Depuis quelques années avant sa mort, Isaure souhaitait mettre fin à cette 

relation, entretenue par la dépendance et la maltraitance. Son compagnon était humiliant avec 

elle, capable de l'insulter ou lui jeter des objets à la figure. 

c) Chuter au travail 

Isaure a grandi dans un milieu social rigoureux dans lequel il était convenu de poursuivre des 

grandes carrières. Adulte, elle exerçait comme fiscaliste dans un cabinet d’avocats renommé de 

France, dans lequel elle était très investie. Du fait d’une surcharge de travail dans ce poste à 

hautes responsabilités, elle fait un burnout en 2006, alors âgée de 44 ans, et chute sur son lieu 

de travail. Son pied se casse mais cette fracture osseuse n’est pas diagnostiquée comme telle. 

Elle commence à boire et n’obtient pas la reconnaissance d’un accident du travail car elle se 

présente légèrement ivre à l’examen. De ce fait, le mot “alcoolique” fait désormais partie de 

son dossier médical. 



32 

d) Des événements de santé qui se cumulent 

La vie d'Isaure est marquée par une succession d'événements de santé que je ne saurais restituer 

entièrement et dont le contexte d'apparition ne m'est pas toujours accessible. 

Du fait de mauvais traitements, Isaure développe une algodystrophie
46

 diagnostiquée et 

expliquée par les suites de sa fracture au pied. A la suite de ce diagnostic, elle arrête son travail 

et doit se déplacer en fauteuil roulant. Les différentes erreurs médicales dont Isaure est victime 

l'amènent à engager des poursuites judiciaires contre la sécurité sociale. Elle gagnera une partie 

de ce procès. 

Par ailleurs, Isaure est une personne souffrant de dépression. Pour ce même motif, elle sera  

hospitalisée en clinique privée, dans laquelle elle rencontrera Claire
47

, ma maître de stage. 

Dans ce contexte d’hospitalisation, Isaure apprend qu’elle ne peut avoir d’enfants -trompes 

utérines bouchées- malgré un désir présent. Elle développe ensuite un cancer de l’utérus. 

En 2013, Isaure fait un triple infarctus que son mari, ivre, n’a pas remarqué tout de suite. Elle 

échange quelques temps après cet accident avec Claire et dit qu’elle lui a “sauvé la vie”. Au 

moment où elle pensait approcher la mort, elle se souvint avoir pu “respirer par la peau” et 

s’est alors saisi de ce souvenir de séance pour réguler sa respiration, jusqu’à temps que son 

compagnon réagisse et appelle les pompiers. Elle exprime avoir été morte cliniquement lors de 

l’arrivée des pompiers. 

2. Cadre de la rencontre en psychomotricité 

Isaure est suivie en psychomotricité par Claire depuis dix ans. La rencontre a lieu lors de son 

hospitalisation pour burnout consécutif à son algodystrophie. Depuis cet événement, sa santé, 

sur les plans relationnel et professionnel, semble s’effondrer. Au commencement de cette prise 

en charge, Isaure fait la demande d’un travail autour de la voix, pour pouvoir soutenir sa parole 

lors d’audiences. Elle a mis beaucoup de temps à pouvoir “entrer dans le travail” en 

psychomotricité car c’était très angoissant pour elle de porter son attention au corps. Le suivi a 

été bref dans cette clinique mais il se poursuit au domicile conjugal puis dans les différents 

                                                 
46

 Douleur persistante dans un segment de membre, secondaire à un traumatisme ou à une lésion tissulaire en 

particulier osseuse, ligamentaire ou neurologique (Bonnet, 2013, p. 3) 
47

 Prénom original cité avec son accord 



33 

cabinets libéraux dans lesquels ma maître de stage a exercé. 

Cette année, je rencontre Isaure dans le cadre de la prise en charge groupale du “groupe des 

femmes” : constitué ainsi depuis maintenant deux ans, ce groupe a fait se rencontrer deux 

femmes, Isaure, et Sylvia
48

, âgée de 62 ans, les deux plus anciennes patientes de Claire. Le 

nom du groupe s’est constitué au fur et à mesure de la rencontre et des attentes de chacune. 

L'atelier est ouvert pour des femmes qui manquent de confiance en elles, se sentent mal à l’aise 

dans leur corps ou fragilisées par la maladie. Il constitue un tremplin pour restaurer des liens 

harmonieux et respectueux avec son corps, retrouver des appuis et une confiance en soi, 

développer sa propre créativité, soutenir l’ouverture aux autres, oser dans la relation, partager 

et trouver sa place en s’affirmant dans son environnement. Le travail en psychomotricité se 

découpe en cycles : les trois séances de chaque cycle portent un thème différent et une 

quatrième séance est “intégrative”, au regard des vécus traversés lors des trois premières. Les 

trois séances que nous avons traversées toutes les quatre et que j’ai découvert en même temps 

que les patientes ont été nommées : “Tenir-lâcher, retenir-relâcher”, “A la rencontre de soi” et 

“Se redécouvrir”. 

Cette année, nous avons traversé seulement trois séances, contraintes de composer avec les 

indisponibilités successives de salles et la crise sanitaire sans précédent que nous avons vécue 

lors de l'épidémie du Covid-19. 

Je perçois chez Isaure un fort investissement du suivi en psychomotricité. Elle est curieuse et 

verbalise beaucoup sur son vécu et sur la nécessité de cette discipline dans sa vie. Dans la 

continuité de mes recherches sur le lâcher-prise, j’ai souhaité l’interroger, me permettant de 

mettre en lien sa perception du lâcher-prise, ses éprouvés au sein du groupe des femmes et son 

histoire. 

3. Lâcher-prise “en interview” 

Dans la continuité de mon élaboration autour du lâcher-prise, j’ai retrouvé Isaure au café le 

plus proche du lieu de notre troisième séance, une heure avant son commencement. Claire est 

présente, quelques mètres plus loin, me laissant l’opportunité de vivre cet échange seule. 

                                                 
48

 Identité anonymisée 



34 

Lorsque nous arrivons, Isaure buvait un vin chaud au comptoir et en recommande un nouveau 

lorsque nous nous installons en terrasse. Quel lâcher-prise, pourrais-je penser, de boire juste 

avant une séance de psychomotricité, nous sachant toutes deux présentes. Ou pas, compte tenu 

de sa relation de dépendance à l’alcool : la prise de substances, par analogie. Avant même que 

l’interview ne commence, elle allume une cigarette et me dit en accentuant la rencontre 

gestuelle main-bouche-cigarette : “J’ai besoin de me tenir à ça pour ne pas sentir la douleur”. 

Lors de notre discussion, je suis surprise par les confidences que me livre Isaure sur l'intimité 

de son parcours, alors même qu’elles ne sont pas directement en lien avec les questions de mon 

entretien. Je sens que son discours déborde d’entre les lignes de mon interview. Je prendrai le 

temps de présenter les idées importantes qui sont apparues lors de notre échange. 

a) Question de limites : “Lâcher prise c’est tomber” 

Avant même que je n’aborde la question des limites, celles-ci apparaissent déjà dans les propos 

d’Isaure. Si le lien entre limites et lâcher-prise n’a pas toujours été évident pour les personnes 

que j’interrogeais, il apparaît très présent chez Isaure. Dans un premier temps, les limites 

soutiennent une organisation en “tout ou rien” : “ou je prends trop ou je lâche tout”. Elle dit 

lâcher quand ça va mal, comme arrivée au bout de quelque chose. “Moi mon problème c’est 

que je lâche pas beaucoup prise et donc je fatigue mon corps énormément”. Autrement, elle 

lâche quand son corps la “rappelle à l’ordre”, lorsqu'elle est épuisée, “intellectuellement et 

physiquement”. Le lâcher-prise résonne négativement pour elle : ce serait renoncer ou 

abandonner. Dans des situations où elle aurait pu se ménager ou s’y prendre autrement, elle 

pense s’être mise en danger. A cet effet, elle repousse ses limites au point que le lâcher-prise 

entraîne une chute Elle énonce avoir “tendance à pousser, pousser, pousser, pousser, et quand 

ça lâche ça tombe. Lâcher c’est tomber”. Ses limites “ne sont pas dans la normale”. D’un 

point de vue professionnel, elle estime avoir repoussé ses limites de nombreuses fois. “Mon 

rapport au lâcher-prise est lié à ce contexte-là.” En évoquant ses vécus de maltraitance 

familiaux et professionnels, elle poursuit en m’expliquant la complexité pour elle de 

désapprendre ce qui l’a construite. “Il faudrait que je me crée des limites, des plus proches de 

ce que je peux supporter”. En écoutant fidèlement l’histoire qu’elle me confie, je fais face à 

l’épreuve de vie qu’a été la sienne. Je ne peux qu'entendre à quel point ses limites ont été 



35 

repoussées, comme expulsées de son propre corps : “mes limites sont à hauteur de ce que j’ai 

vécu dans ma jeunesse”. 

b) La maltraitance infantile 

C’est en citant les événements parcourus dans son enfance qu’Isaure positionne la “hauteur” de 

ses limites. Elle me raconte un traumatisme vécu enfant. Alors que sa tante faisait chauffer de 

l’eau pour faire du thé, le couvercle de la casserole tombe par terre. Se baissant pour le 

ramasser, sa tante tire vivement la casserole et l’eau bouillante lui tombe sur la tête. “J’ai eu les 

cheveux brûlés, j’ai été brûlée au troisième degré, je me suis évanouie”. “Elle s’en n’est pas 

vraiment rendue compte”, dit-elle en évoquant l'absence de réaction de sa tante. C’est son amie 

qui est allée chercher le pharmacien le plus proche. Celui-ci l’emmène d’urgence en clinique, 

dans laquelle il lui est demandé de rester pour être hospitalisée. Malgré les recommandations 

médicales, elle signe une décharge pour ne pas rester, par peur de la réaction de ses parents. 

“J’ai refusé l’hospitalisation, je suis repartie donc en fait, j’avais peur de mes parents… Je sais 

pas… Quand je suis arrivée je me suis faite engueulée. J’ai perdu tous mes cheveux c’était 

horrible, j’ai beaucoup souffert.” Un autre souvenir renvoie à ses 7 ans : elle a utilisé la hache 

du jardinier de la famille et s’est involontairement coupé le doigt. A table, elle tente de cacher 

sa blessure, de peur d’être grondée. Lorsque ses parents et son grand-père lui demandent de 

mettre les mains sur la table, ils découvrent sa blessure. “Je me tenais pas bien (...) hop j’ai 

pris deux baffes et j’avais carrément le bout de doigt qui pendait.” 

c) “Je suis très dure à la douleur” 

Associée à son histoire et ses limites, Isaure me parle de sa douleur. Son algodystrophie la fait 

beaucoup souffrir mais je sens dans son discours que la question de la douleur est plus 

ancienne encore. “J’ai une limite à la douleur qui est énorme”. En laissant revenir des 

souvenirs d'enfance, elle me dit être “très dure à la douleur”, comme s’il lui avait fallu se 

construire une véritable armure protectrice. Elle poursuit en parlant de la souffrance 

qu’engendre sa blessure : elle éprouve des douleurs au pied et à la jambe droite. La solution 

utilisée pour pallier ce mal-être corporel fait état d'une dissociation entre son corps et son 

mental. “Je souffre tellement de mon corps que mentalement j’ai réussi à me couper de ma 



36 

douleur”. Selon elle, la possibilité de se couper de son corps est un exercice mental. Elle 

m’assure que c’est possible : “On se concentre et on fait en sorte que l’endroit douloureux ne 

fasse plus partie de notre corps”. Elle met en lien cette dissociation avec une forme de “défense” 

qu’elle juge néanmoins mauvaise parce qu’elle empêche de soigner ses parties du corps 

douloureuses. Les ressources mobilisées pour éloigner sa douleur ont des conséquences : “le 

problème c’est qu’à force de s’anesthésier de la douleur, on pousse de plus en plus les limites 

et c’est pour ça qu’on arrive à des infarctus où j’ai vu la mort. J’étais morte d’ailleurs 

cliniquement”. De cet événement tragique mais pas fatal, elle me dit s’être vue “au-dessus de 

son corps” : “j’ai vu la lumière.” Selon elle, le travail en psychomotricité consiste à se 

réapproprier cette jambe malade : “c’est douloureux quand elle revient dans mon corps mais 

c’est un soulagement parce que je me rends compte que ma jambe fait partie de moi”. 

d) La relation aux autres 

Lorsque je demande à Isaure sur quoi elle s’appuie pour lâcher prise, elle me répond d'abord 

“sur des conditions dramatiques”, pour ensuite évoquer la relation aux autres. “On me force à 

me mettre ailleurs et à laisser tomber tout”. Il faut selon elle qu’elle soit dans un lit, couchée, à 

ne plus pouvoir rien faire. S'il s'agit de se tenir pour lâcher-prise, il en est selon elle du ressort 

de l'autre : “ça tient aux autres, il faut que les autres me prennent en charge”. Et dans cette 

prise en charge, le déplacement “hors de son ordinaire”, hors cadre professionnel ou familial, 

lui permet de lâcher prise. Aussi, elle dit s’occuper peu d’elle-même mais beaucoup des autres, 

ce qui l’épuise beaucoup. D’ailleurs, lorsqu'il s’agit de payer l'addition… “C’est moi qui règle ! 

Et là, je ne lâcherai pas prise !” 

e) Quand on n’a que l’amour… 

A la fin de notre entretien, je demande à Isaure si elle souhaite ajouter quelque chose. “Le 

lâcher-prise a trait à l’amour qu’on se porte à soi-même”. Elle complète cette affirmation en 

confiant ne pas s’aimer et précise qu’aux yeux de ses parents, elle était la plus moche, la plus 

nulle et la moins intelligente. “Bon, j’ai eu des sœurs surdouées donc c’est compliqué”. Elle 

souligne le paradoxe suivant : l’absence de lâcher-prise pourrait signifier que l’on est sûrs de 

soi, et dans le même temps, ne pas lâcher pourrait être “un système d’auto-défense parce qu’on 



37 

n’a pas confiance en soi”. 

 

Quand on n’a que l’amour 

A offrir à ceux-là 

Dont l’unique combat 

Est de chercher le jour 

Jacques Brel 

4. Le lâcher-prise d’Isaure au sein du groupe des femmes 

a) Accroche-toi si tu peux 

Du fait de son algodystrophie, Isaure se montre très douloureuse en séance de psychomotricité. 

Elle souffre à la jambe droite et les réaménagements posturaux qu’elle tente de mettre en place 

occasionne des tensions qui se propagent et s’inscrivent corporellement. En arrivant en retard à 

la deuxième séance, elle apparaît très anxieuse et s’éparpille dans l’espace de la salle en y 

posant ses chaussures, comme pour se rendre disponible plus rapidement. Néanmoins, je sens 

qu’Isaure est submergée par une émotion qu’elle n’a pas déposée avant d’entrer en séance. Elle 

porte une anxiété rendue lisible autant par les traits de son visage que par son recrutement 

tonique. Elle s'assied enfin, alors que nous mettions chacune, Sylvia, Claire et moi, deux mots 

en commun à propos de notre état actuel. Isaure intègre la séance à ce moment et partage les 

mots “choc” et “oubli” : lorsque Claire interroge ces mots, elle dit faire référence à son vécu de 

la matinée passée. Après avoir déposé cela dans notre cercle de parole, et plus largement dans 

ce cadre spatial et thérapeutique qui nous contient, elle se mord la main et pleure de douleur et 

de fatigue. Entre ses sanglots, j’entends dans ses mots son “ras-le-bol” qui laisse place à une 

écoute en premier lieu silencieuse. En pensant cet événement au regard de ma réflexion, je me 

demande ce qui a “poussé”, pour reprendre ses termes, Isaure à lâcher ses émotions qu’elles ne 

parvenaient plus à contenir. Elle me confiait pousser jusqu’à que ça lâche et que “ça tombe”. 

Ce jour-là, c'est en larmes qu'elle tombe et nous contenons ses émotions avec bienveillance. Si 

je m’en tiens à une lecture corporelle, j’observe qu’en se mordant le poing, Isaure s'accroche à 

une prise pour libérer une douleur devenue insupportable. La prise est semblable à cette 



38 

cigarette à laquelle elle s'agrippe pour oublier sa douleur. Si je lâche cette stricte lecture pour 

penser cet événement dans la relation, c'est pour mieux entrevoir le poids de notre silence. De 

mon côté, ce fut un silence qui ne rimait pas avec passivité ou absence de réaction. Au 

contraire, j'ai senti que l'absence d'action était à ce moment la meilleure façon d'accueillir ces 

ressentis que je ne connais pas mais qui deviennent familiers à mesure que je les écoute 

résonner en moi. Elle exprime ensuite avoir l’habitude de trouver des moyens de s’accrocher à 

elle-même : régulièrement, elle choisit volontairement de provoquer une sensation de douleur 

sur une autre partie du corps pour supporter celle de sa jambe. Elle me donne l'impression de 

combattre le mal par le mal. En proie à d'importantes angoisses, elle a également pour coutume 

de serrer les dents, notamment la nuit, au point que celles-ci se cassent. Je me pose la question 

des enjeux que sous-tend chez une personne la façon de s’accrocher. En termes d’indépendance 

et de dépendance à la prise, les enjeux pourraient être différents selon que la personne se tienne 

seule -sans avoir besoin de s’accrocher à quelque chose- ou se tienne à une prise extérieure. 

Chez Isaure, le geste extériorise un besoin d’agrippement en même temps qu’il est orienté par 

et pour soi. Dans cette manifestation, je ressens toute l’altérité qui fait se rejoindre la tenue de 

la prise et l’agressivité contenue dans l’action de mordre. 

Par ailleurs, il est possible qu’Isaure ait pu lâcher grâce à la contenance du cadre. Dans cette 

hypothèse, la transition entre le dehors et le dedans est au premier plan. Ses émotions se sont 

exprimées dès lors qu’elle est entrée, d’abord dans l’espace, puis dans le cercle de parole. 

J'associe le terme de contenance à son origine latine dont le sens est tenir avec. A cet effet, 

l’altérité semble indissociable du concept. Dans ce cadre sur lequel nous pouvons nous tenir et 

même nous entre-tenir, nous avons la possibilité de lâcher. Il m’apparaît comme une tierce 

entité qui sert d’appui à chacun. Chaque personne qui l’incarne se repose dessus autant qu’il en 

est le garant. 

b) Perdre pied - tenir sur pieds 

Depuis les suites de sa fracture au pied, Isaure a d’abord été obligée de s’en tenir aux faits : 

dévouée dans son travail, elle n'en démordait pas et poursuivait cet exercice malgré des 

douleurs qui contrariaient notablement son bon déroulement. Preuves médicales, comptes-

rendus papiers et burnout s’en suivent et sont à l’œuvre pour pousser Isaure à lâcher son travail. 



39 

De façon imagée autant que réelle, Isaure semble incarner la citation de Nicolae Iorga, 

historien et politique roumain du XIXème siècle : “La justice peut marcher toute seule ; 

l'injustice a besoin de béquilles, d'arguments.”
49

 Isaure ne lâche rien et se voit contrainte de 

baisser les armes lorsque les limites du corps sont atteintes. Touchée dans son intégrité 

corporelle, Isaure perd sa verticalité et devient matériellement dépendante. Elle doit d’abord se 

déplacer à l’aide d’un fauteuil pour ensuite progressivement pouvoir remarcher en béquilles. 

Vers le chemin de sa reverticalisation, Isaure a eu besoin de contacter cette prise matérielle sans 

laquelle elle ne pouvait se déplacer. Ce sont des objets auxquels elle fut un temps dépendante 

mais dont la finalité est l’autonomisation. Je me demande ce qui advient du sentiment de 

sécurité d'une personne lorsqu'elle devient dépendante à un objet dans sa possibilité de prendre 

appui. De manière figurée, si Isaure s’en remet entièrement à l’appui que constituent ses 

béquilles, j’imagine qu’elle lâche son poids et ses appuis au profit de celui de sa béquille. A 

contrario, si la béquille n’est qu’accessoire, elle retrouverait l’intégrité de ses appuis et ne 

dépendrait plus de ce soutien. Dans cet entre-deux métaphorique de la prise et du lâcher-prise, 

de la dépendance et l’indépendance, je me demande à quel moment une personne retrouve pied. 

L’enjeu est de taille quand il s’agit de verticalité car la marche mène au double ancrage 

personnel et relationnel. Marcher, c’est se porter soi-même et être en relation au monde.
50

 

Isaure souhaiterait rejeter son pied et sa jambe de son corps en même temps qu’elle prend 

plaisir à les ressentir comme faisant partie d’elle. 

c) Porter un regard sur l’image du corps
51 

Lors de la deuxième séance, nous avons abordé les possibilités de mouvement selon qu’il soit 

tenu ou soutenu. Dans le cadre de cette proposition, Isaure est installée sur le tapis, en binôme 

avec Claire. De mon côté, j'accompagne Sylvia. La proposition consistait en premier lieu pour 

Claire et moi à maintenir fixe une partie du corps d’une patiente alors que celle-ci explore des 

possibilités et des envies de mouvements. Par la suite, il s’agissait davantage de servir de 

                                                 
49

 http://evene.lefigaro.fr/citations/nicolae-iorga/  
50

 Frecon (2013) 
51

 “La synthèse vivante de nos expériences émotionnelles : interhumaines, répétitivement vécues à travers les 

sensations érogènes électives, archaïques ou actuelles. Elle peut être considérée comme l'incarnation 

symbolique inconsciente du sujet désirant et ce, avant même que l'individu en question soit capable de se 

désigner par le pronom personnel “Je” ” (Dolto, 1984, p. 22) 

http://evene.lefigaro.fr/citations/nicolae-iorga/


40 

support et de limite dans une recherche de mouvement libre des patientes. A la fin de cette 

exploration, nous avons toutes trois, Isaure, Sylvia et moi, eu la consigne de construire une 

statuette en argile, les yeux bandés. A l’épreuve du temps et de la forme, nous nous sommes 

attelées à cette tâche. Une fois les statuettes achevées, nous avons fait face à la réalité de notre 

chef d’œuvre. Et quelle en fut la surprise pour Isaure, profondément déçue du résultat. Elle se 

plaint de l’esthétisme, répétant à plusieurs reprises que ce n’est “pas beau” ou que “ça ne 

ressemble à rien”, critiquant le caractère inachevé de son œuvre. Surface de projection 

inconsciente et profondément intime de l’image du corps, cette entrée en matière concerne 

l’argile autant que le corps propre. Pendant la proposition, il a été nécessaire pour chacune de 

lâcher le regard en laissant parler les mains : échapper au contrôle d’une forme pré-pensée et à 

l’esthétisme du rendu. Éloignée d’une représentation mentalisée, la statuette relate quelque 

chose de notre corporéité. Pouvoir accepter cette représentation de soi sans l’attaquer s'avère 

être une épreuve pour Isaure, et ce n’est pas la seule pour qui cette confrontation entre 

représentation réelle et imaginaire fut complexe. Pour chacune, il a fallu accueillir la réalité 

telle qu’elle se présente à nous. Néanmoins, sa statuette dévoile une femme construite à partir 

d’une masse de terre unique et les formes sont pétries de façon à laisser apparaître la féminité 

du personnage. Les pieds sont imposants et la statuette, modelée sur le plan sagittal, semble 

dissocier ses jambes comme si elle marchait, comme si elle allait de l’avant. Quoi de mieux 

que la terre pour travailler l’ancrage ? 

d) La voix, le souffle 

Depuis ma première rencontre avec Isaure, je remarque sa voix, marquée d’une forte empreinte 

tonique. C’est comme si elle expulsait les mots au dehors, se mobilisant coûte que coûte pour 

se faire entendre. Lors de la première séance, nous avons traversé une proposition autour de la 

médiation
52

 de la voix. Allongées toutes quatre sur le dos, nous étions installées de sorte que 

                                                 
52 “La médiation, corporelle ou autre, propose un espace “entre” et un objet commun à partager et à créer, cet 

objet se faisant en quelque sorte témoin de la relation existante entre deux personnes ou entre les membres d'un 

groupe.” (Potel, 2019, p. 401). 

“La psychomotricité dans sa dimension thérapeutique est également une notion extrêmement complexe, dans la 

mesure où elle s'inscrit elle-même dans un nouage entre les expériences vécues et la représentation symbolique ; 

c'est pourquoi sa pratique, partant d'une expérience ou d'un éprouvé corporel, articulée au langage est, par 

définition, symboligène. (…) Nous allons avancer l'hypothèse qu'elle est médiatrice en soi par sa fonction miroir, 

sa fonction expressive et sa fonction créatrice, en supposant que c'est la corporéité du psychomotricien, en tant 

qu'instrument de la relation à l'autre qui en est le médiateur.” (Lesage, 2017, p. 256). 



41 

nos têtes se rejoignaient sans se toucher. Regards portés au plafond, nous nous entendions sans 

nous voir. La proposition consistait à jouer sur la retenue et le relâcher au niveau sonore, en 

produisant des sons, puis des onomatopées et enfin laisser échapper des mots. Soutenues par un 

rythme régulier, chaque personne occupe une place temporelle et peut produire un son en son 

temps. Chez Isaure, j’ai remarqué une difficulté à “lâcher”. Sa voix se casse, n’est pas dans les 

temps ou n’est pas. Dans cette proposition, je pense que nous étions portées par le rythme, le 

sol et les autres et dans cette rythmicité nous avions la possibilité de lâcher au niveau vocal. 

e) “La éveillée” 

Lors de ma troisième séance avec le groupe des femmes, je suis en binôme avec Isaure. La 

séance fait suite à notre entretien sur le lâcher-prise. Parmi différentes postures que nous avions 

explorées précédemment, nous ne devions en garder qu’une, que nous avons dû nommer. Sa 

posture, qu’elle choisit de faire assise sur sa chaise, présente une torsion axiale et un étirement 

des bras et de la jambe dans le sens de cette torsion. Elle me confie avoir pris goût à adopter 

cette posture lors du travail en individuel avec Claire. Elle dit que ça l’aidait à “sentir son axe”. 

La proposition consistait, chacune notre tour, à prendre notre posture pendant que l’autre 

exerçait sur notre corps des “impulsions”. Sous l’effet de ces différents touchers, nous nous 

laissions aller au mouvement, ou non, pour revenir à notre posture après chaque mobilisation. 

Lorsque je lui propose différents touchers, je sens que son excès de tonicité contraint la fluidité 

de son mouvement. Symboliquement et corporellement, je lui fais lâcher une posture à laquelle 

elle semble affectivement tenir. En avançant dans la proposition, je me permets d’enchaîner les 

impulsions sans qu’elle ait nécessairement le temps de revenir à sa posture : je lâche un peu la 

consigne en même temps qu’elle gagne en fluidité. A la fin de l’exploration, nous prenons le 

temps d’échanger et elle me confie “avoir lâché”, l’air satisfait ; heureuse découverte pour 

quelqu’un qui exprime ne jamais lâcher autrement que sous la contrainte. 

Ma posture, que je nomme “La cachée” me présente debout, en fermeture axiale, bras croisés 

devant la tête, jambes en légère rotation interne. Lors de sa première impulsion, sa paume de 

main pousse mon front dans l’intention de dégager ma tête en arrière. Je trouve ce premier 

contact intrusif, si ce n’est agressif : j’ai l’impression qu’elle tente de me “sortir de là”. Je me 

sens alors dire “non”, corporellement. Ma tête seule a bougé et je la laisse revenir se protéger 



42 

entre mes bras. Hypothétiquement, je me demande si son geste met en jeu une agressivité en 

lien avec une difficulté à lâcher, pour quelqu’un qui tient jusqu’à ce que ses limites cèdent. Ce 

pourrait être aussi une façon de me “réveiller” d’une posture recroquevillée, figée, peut-être 

même mortifère ? Je pense à ce qui nous “ranime” d’un lâcher-prise ultime, celui qui nous fait 

nous effondrer, nous laisser mourir. Elle-même, lors de son triple-infarctus, s’est saisie de cette 

possibilité de “respirer par la peau” pour ne pas sombrer. C’est en tissant cette association 

d’idées que je me souviens du nom de sa posture, jusque-là omise : “La éveillée”. 

 

II) De la clinique à la théorie 

Le vécu d’Isaure, dans tout ce que je peux percevoir d’elle et de ce qu’elle me raconte, 

m’interroge profondément. Dans un contexte précoce de grande carence affective, élevée par 

deux parents maltraitants, elle semble porter aujourd’hui les marques de son histoire : “je ne 

m’aime pas”. Plusieurs fois, je me suis demandé comment elle pouvait encore “tenir” face à ce 

vécu qui semble déferler sans jamais s’arrêter : traumatismes, coups, blessures, humiliation, 

burnout, dépression, fragilité, expérience de mort imminente… Quelque chose semble 

inexorablement s’écrouler de façon brutale à chaque fois que son état s’améliore. A sa place, je 

n’aurais pas survécu. Mais je ne suis pas à sa place, je suis à côté d’elle. L’expérience est 

subjective et l’histoire façonne… Si elle n’avait pas traversé autant de malheurs, elle ne serait 

pas si résistante à l’approche de nouvelles tragédies aujourd’hui. Comme elle le dit elle-même 

et je ne saurais mieux l’exprimer : “mes limites sont à la hauteur de ce que j’ai vécu”. En 

partant de son histoire, je tenterai dans cette partie de faire le lien avec ce que nous décrit la 

littérature. 

1. Dépression et dépendance 

a) La dépression 

Isaure est une personne qui me paraît accablée par son vécu. Elle se plaint régulièrement pour 

exprimer la souffrance qu’engendre son algodystrophie. En séance ou en discutant, elle se 

dévalorise : “je m’aime pas”. L’image qu’elle porte sur elle est négative : lorsqu’elle découvre 



43 

sa statuette en séance, les mots utilisés pour la décrire sont tout autant dévalorisant -laideur, 

inachevé, “ne ressemblant à rien”-. Les affects négatifs liés à son vécu et à elle-même sont 

fortement présents et prennent parfois le dessus. Il lui arrive de s’effondrer en larmes en séance, 

exprimant alors un éreintement et une souffrance. Quand il n’apparaît pas corporellement, son 

vécu prend parfois la forme d’une logorrhée et traduit sa difficulté à “tenir bon”. 

Parmi les symptômes psychiques de la dépression, l’humeur dépressive est en effet au premier 

plan. La personne perçoit son histoire personnelle et le monde qui l’entoure sous les prismes de 

l’échec, du ratage, de l’impossibilité, l’auto-dévalorisation, l’impuissance et l’impasse. “Rien 

n’est comparable à la douleur dépressive qui impose soudain les affres du désespoir”
53

. 

L’anxiété se traduit par une incapacité à se détendre. Le malaise est tel qu’il entraîne parfois 

des passages à l’acte auto et hétéro-agressifs.
54

 Enfin, les troubles cognitifs laissent percevoir 

une profonde dévalorisation, expliquée par une altération du jugement : “les représentations et 

contenus de pensées (...) ont en commun d’être teintés par le pessimisme et le sentiment 

d’infériorité”
55

. Les symptômes psychomoteurs vont dans le sens d’un ralentissement global, 

que je n’observe pas spécifiquement en rencontrant Isaure. Par ailleurs, les défenses massives 

qu’elle met en place pour contrer sa douleur et l’effondrement dépressif s'expriment par une 

organisation hypertonique. Enfin, des symptômes somato-instinctuels comprennent l’anxiété, 

la perte de poids, les troubles cénesthésiques, les troubles du sommeil et de la libido. 

Parmi les théories de la dépression, je souhaite évoquer celles de Mélanie Klein et Donald 

Woods Winnicott. Tous deux psychanalystes, ils portent un regard sur le développement de 

l’enfant et son incidence sur l’apparition ultérieure de la dépression chez l’adulte. Pour Isaure 

qui relie avec lucidité son passé familial aux problématiques qu’elle rencontre actuellement, il 

me semble essentiel de revenir à la fragilité de son histoire infantile. 

Mélanie Klein postule l’existence du stade de la position dépressive infantile lorsque l’enfant 

atteint 6 mois. Dans la petite enfance, deux mécanismes sont à l’œuvre : l’introjection et la 

projection. Le prototype de ces mécanismes est le sein maternel. Lorsque l’enfant reçoit le bon 

sein, il intègre le “bon” à l’intérieur de lieu -introjection-. A contrario, lorsque celui-ci lui 

                                                 
53

 Carvalho (de.) & Cohen, cités par Passemar (de.) (2013), p. 9 
54

 Ibid., p. 10 
55

 Ibid. 



44 

manque, il met à l’extérieur de lui ce qui est mauvais, projette sa propre agressivité sur des 

objets qu’il perçoit comme persécutant -projection-.
56

 Vers 6 mois, l’enfant accède à la position 

dépressive susdite. Il sort du clivage en réalisant que l’objet clivé est à la fois bon et mauvais, 

celui qu’il aime et déteste en même temps. L’enfant accède à la culpabilité d’avoir détruit cet 

objet qui est aussi le bon. La survie du bon objet prime : le Moi doit ainsi accéder à la 

réparation en acceptant la frustration et les tendances agressives provenant de soi. 

Pour Klein, la mélancolie correspondrait à une réactivation de la position dépressive vécue 

antérieurement. “Chez ces personnes, les bons objets internes ne sont pas suffisamment solides, 

la position dépressive n’a pas pu être surmontée. Le désespoir du déprimé vient du doute du 

Moi à pouvoir effectuer la réparation, à pouvoir sauver l’objet”
57

. Chez Isaure, il m’est arrivé 

de percevoir un clivage. Cette femme semble refuser d’accéder au bonheur : le bon n’a pas de 

place chez elle. Pour ce qui est de notre rencontre, j’ai ressenti chez elle tantôt des projections 

de tendresse, lorsqu’elle complimentait à plusieurs reprises ma statuette, tantôt des pulsions 

agressives lorsque d’un “coup” de main elle propulsait ma tête en arrière. 

Dans la continuité de Klein, Winnicott évoque l’interaction mère-enfant. Il propose que la mère 

doive être suffisamment bonne pour survivre aux élans d’agressivité de son bébé. Si dans ces 

mouvements projectifs, la mère ne se sent pas atteinte dans son intégrité, l’enfant peut alors 

différencier le fantasme de destruction et la réalité extérieure. Néanmoins, si elle n’est pas en 

capacité de les tolérer, les pulsions de destruction dominent : l’enfant vit alors dans la crainte 

d’avoir détruit son objet d’attachement et de le détruire à l’avenir. L’accès à la réparation est 

contraint par une insupportable culpabilité.
58

 Pour Isaure, dont la mère était alcoolique, 

dépressive et elle-même en proie à des traumatismes liés aux viols consécutifs, il n’est pas 

compliqué d’imaginer la difficulté de cette mère à rencontrer cet enfant, à recevoir et répondre 

de façon adaptée à ses besoins, à prendre soin de lui. 

Fréquemment, cette destruction fantasmatique est rejouée en séance. Par analogie à l'analyste, 

le psychomotricien est médiateur et reçoit les mouvements agressifs pour en renvoyer une 

forme acceptable ; “l’analyste est amené à survivre aux attaques agressives et à se laisser 

                                                 
56

 Péron-Magnan, cité par Olié & al. (2003) 
57

 Passemar (de.) (2013), p. 15 
58

 Ibid., p. 16 



45 

utiliser pour que le patient puisse retrouver pleinement la spontanéité de son agressivité 

créatrice et la pleine liberté d’aimer et de haïr”
59

. Lorsqu’Isaure fait preuve d’agressivité en 

séance, il nous revient de ne pas laisser l'histoire se répéter. Nous recevons ces mouvements 

projectifs sans être détruits, permettant ainsi à des traumatismes antérieurs de trouver la voie de 

l'élaboration. 

 b) Les éprouvés à l’épreuve du corps 

Selon Isaure, l’amour que l’on se porte à soi-même entretiendrait un lien intime avec la 

possibilité de lâcher prise. Néanmoins, l’image du corps est désinvestie du fait de son parcours 

de vie ; celle-ci n’est pas un objet ou une représentation figée mais un processus 

d’investissement actif et affectif évolutif.
60

 Si j’observe la problématique affective qu’elle porte 

sur son pied sur le long terme, je peux penser qu’elle s’inscrit dans une temporalité dont 

l’histoire remonterait à ses 13 ans. A ce même âge, ses pieds furent touchés de façon déplacée 

par son médecin généraliste dont elle fut agressée sexuellement. Ce médecin était par ailleurs 

médecin légiste et avait donc pour coutume d’attacher à la cheville des défunts un bracelet 

indiquant leur identité. Pendant longtemps, Isaure a porté un bracelet à la cheville qu’il lui était 

compliqué d’enlever, même en séance de psychomotricité. Cette même partie du corps est celle 

qui se fracture, des années plus tard, à la suite d’un acharnement au travail et d’une pression 

subie par son environnement professionnel. Aujourd’hui, elle exprime un fort dégoût à propos 

de ses pieds et dit ne pas les aimer. Cette même partie du corps est celle qu’elle voudrait voir 

s’en aller. A l'échelle du temps, ces affects négatifs attribués à cette zone du corps sont liés, 

d’une façon qui lui appartient, à l’ensemble de ces atteintes portées au corps. 

Lorsque je discute avec Isaure, je ressens cette fragilité narcissique qui me fait penser qu’elle 

tient difficilement, comme un vase en apparence solide mais dont les fissures discrètes 

menacent de le briser. La fatalité apparente de son histoire fait qu’elle en a perdu pied, 

contrainte de se déplacer autrement et de vivre la tourmente infernale de la douleur. “Le 

déprimé ne trouve plus l’étayage nécessaire à une bonne image de lui-même (...) L’appui 

corporel n’existe plus, ce qui renforce le malaise dépressif”
61

. Lors de la première séance du 

                                                 
59

 Lehmann (2007), p. 242 
60

 Lesage (2006) 
61

 André, Bénavidès & Giromini (2004), p. 84 



46 

groupe des femmes, Isaure se trouve, dans le cadre d’une proposition, en position 

d’observation. Après cela, elle confie avoir eu l’impression de “n’avoir servi à rien”. Elle lie ce 

ressenti à sa situation de handicap qui l’empêchait auparavant de marcher et la difficulté 

qu’elle éprouvait à “ne pouvoir rien faire”. Peut-être que le lâcher-prise se situerait à ce niveau : 

accepter d’interrompre l’agir sans pour autant se perdre. 

“Se couper de la douleur, c'est un exercice mental. On se concentre et on fait en sorte que 

l'endroit douloureux ne fasse plus partie de notre corps. Vous l'envoyez ailleurs.” Désintéressée 

de son corps propre, la personne dépressive est comme coupée de son corps.
62

 Lors de la 

troisième séance, nous avons terminé par un enchaînement que nous mettions littéralement en 

corps et en scène. Sur une trajectoire de l’espace de la salle, nous devions créer une histoire à 

partir de mots récoltés pendant la séance. L’histoire était découpée en trois temps : “La 

première fois que je l’ai vue, elle m’a parue…”, “Peu à peu, elle se révélait…”, “Au fond, elle 

était…”. Lorsqu’Isaure met en scène son histoire, elle évoque à un moment “une douleur qui 

l’empêchait de marcher”. Ce qu’elle met en acte à ce moment-là, c’est un comportement auto-

agressif : elle se cogne fortement la jambe à plusieurs reprises et mime de pleurer. Je dois 

avouer qu’à ce moment, je n’arrivais plus à distinguer quelle part de fantasme et quelle part de 

réalité ce geste recouvrait. Ce n’est peut-être pas si étonnant qu’elle soit “si bonne actrice” dans 

ce rôle-là, compte tenu de sa probable difficulté, petite, à distinguer fantasme de destruction et 

réalité. La scène m’a paru très violente. Elle semblait se frapper jusqu’à contacter l’os. Je me 

demande si dans ce geste, elle n’est pas justement venue chercher la solidité de son ossature, ce 

sur quoi elle pourrait tenir et qui a tant fléchi auparavant. Pour Alexander, les os sont une 

question de sécurité intérieure. “L’os fait figure d’espace personnel indiscutable et stable”
63

. 

 c) L'addiction à l'alcool 

Isaure est une personne alcoolo-dépendante. Quand je la rencontre, je trouve son visage vieilli 

et ses dents gravement abîmées. Lorsque Claire, quelques années passées, commence un suivi à 

domicile, elle remarque l’état de sa maison : elle la décrit complètement désorganisée, des 

bouteilles d’alcool traînant partout par terre. Dans cette quête infernale de la prise de 

                                                 
62

 Passemar (de.) (2013) 
63

 Lesage (2017), p. 130 



47 

substances, elle est allée jusqu’à s’intoxiquer à l’éther. Chez la femme, l’alcoolisme serait 

souvent consécutif à la dépression.
64

 Concernant le corps, il est perçu de façon neutre et non 

sexuée.
65

 Je sais par ma maître de stage que la féminité est une question largement abordée 

dans la prise en charge en psychomotricité. En séance, Isaure remarque quand la statuette de 

Sylvia est asexuée et prend le temps de donner une forme féminine à la sienne. Le désir de 

réappropriation d'un corps féminisé est présent chez Isaure, qui est par ailleurs dans 

l’impossibilité de procréer. Le corps non-sexué chez le dépressif “ne possède pas de contenu 

(...) et tout se passe comme si le patient cherchait à nier son corps tout en exhibant les 

stigmates de son intoxication chronique”
66

. 

Il existe un lien entre l’alcoolisme et l’érotisme du stade oral décrit par Sigmund Freud. La 

quête de plaisir propre à l’absorption d’alcool est recherchée par la personne pour le plaisir 

propre à ce stade de développement. Sur le plan relationnel, la personne alcoolique se montre 

dépendante de l’autre, comme s’il venait se substituer à la figure nourricière infantile. “Le type 

de relation infantile que le sujet noue avec les autres est à l’origine de nombreuses frustrations. 

L’alcool représente alors pour la personne un moyen de satisfaire ses pulsions orales, quelles 

que soient les contraintes du monde extérieur”
67

. Boire pourrait être une solution utilisée par 

Isaure pour ingérer une substance qui la contienne de l’intérieur, lui procure des sensations 

qu’elle décide d’avoir. Serait-ce là une façon de combler un vide indicible et insupportable ? 

2. Dépendance et (in)capacité d’être seule 

Dépendance à l’alcool, dépendance à la cigarette… S’ajoutent à cela une importante 

dépendance relationnelle. Malgré la maltraitance subie à l’intérieur même de son couple, Isaure 

entretenait avec son compagnon une forte dépendance. En dépit de la toxicité relationnelle 

qu’elle éprouvait au quotidien, trouver racine dans cette relation était peut-être moins 

angoissant que d’affronter le vide et la solitude. Isaure ne lâche prise qu’en présence de l’autre 

et lorsque, de façon extrême, tout est lâché, elle se retrouve comme immobilisée. “Il faut que je 

sois dans un lit que je reste couchée et que je fasse rien.” J’entends de ses paroles un lâcher-

                                                 
64

 Olié, Poirier & Loô (2003) 
65

 André, Bénavidès & Giromini (2004) 
66

 Ibid. 
67

 Darcourt (1993), p. 138 



48 

prise qui se rapproche de la mort, métaphorique ou réelle. J’entends également que pour sortir 

de cet état, la présence de l’autre est nécessaire. Si le lâcher-prise est fatal et que personne ne 

lui vient en aide à ce moment, je comprends dans cette perspective qu’il puisse évoquer la mort, 

celle dont on ne peut se relever. 

Selon Winnicott, la “capacité d’être seul” se développe dans la petite enfance : elle est le signe 

d’une maturité affective. La mère, grâce à ce qu'il nomme la “préoccupation maternelle 

primaire” est en capacité de répondre de façon adaptée aux besoins de son enfant. Grâce 

notamment au holding
68

 et handling
69

, le bébé peut éprouver un sentiment de continuité 

d'existence.
70

 D’une dépendance au départ absolue aux soins “suffisamment bons” de sa mère, 

il passe progressivement à une dépendance relative et éprouve la capacité à “être seul en 

présence d'un autre”
71

. Cette capacité permet à l’enfant de jouir de la solitude, d’être créatif 

sans être débordé par son excitation et sans être dépendant de la présence de l’autre. Elle 

permet à l’individu d’être heureux temporairement en l’absence de l’autre et de stimulations 

externes.
72

 Le sentiment d’être seul advient chez le sujet si la solitude apparaît structurante et 

non désorganisatrice. 

Chez certaines personnes, l’incapacité d’être seul se situe au cœur d’une problématique 

addictive. Dans ce cas, les stratégies addictives pallient l’éprouvé de solitude ressenti alors 

comme une impossibilité de se sentir vivant. Dans ces conditions, le sujet peut être amené à 

entretenir avec les autres des relations addictives orientées sous le spectre du besoin plutôt que 

de l’amour. Grâce à la prise de substances, l’individu contourne la désorganisation psychique et 

les angoisses de disparition, d’annihilation, d’éclatement ou encore de liquéfaction. Par ces 

conduites, les personnes dépendantes “tentent ainsi de rétablir, de manière autosensuelle, une 

“persistance dans l’être” (Winnicott) grâce à des substances, ou à des activités, qui deviennent 

addictives par la nécessaire répétition que la menace d’un effondrement de soi implique”
73

. 

                                                 
68

 “C'est le portage, c'est-à-dire la manière dont l'enfant est tenu, porté par sa mère ou par l'adulte qui s'occupe de 

lui. Il n'y a pas seulement le maintien physique qui incombe à la mère, mais aussi le maintien psychique.” 

(Lefèvre, 2011, p. 31) 
69

 “Le handling est la manière dont l'enfant est manié, manipulé.” (Lefèvre, 2011, p. 32) 
70

 Taly & al. (2013) 
71

 Ibid., para. 2 
72

 Audibert (2009) 
73

 Ibid., para. 13 



49 

Ces angoisses que la prise d’alcool pallie et ce vide qui envahit Isaure lorsqu’elle est atteinte 

physiquement, dans l’impossibilité de faire, d’agir et se mouvoir, je les perçois au regard du 

lâcher-prise. Lâcher la prise de substance ou lâcher une relation de dépendance serait pour elle 

une confrontation à la discontinuité d’être. Ce qu’il nous faut entrevoir, c’est que “depuis le 

début de l’existence, il faut être deux pour être seul, il faut être deux pour que le sujet puisse 

vivre sa solitude fondamentale sans se sentir disparaître.”
74

 De quelle façon, dès son plus jeune 

âge, l’absence de contenance
75

, et je pense bien sûr à ses possibilités de tenir avec l’aide 

d’autrui, est venue entraver la possibilité de se tenir seule sans s’effondrer ? 

3. Enveloppe, limites et traumatisme 

A la suite des travaux freudiens
76

, Didier Anzieu décrit le Moi-peau comme une enveloppe 

nécessaire à la constitution d’un Moi chez le tout-petit. Je prendrai le temps de décrire les 

quatre premières fonctions du Moi-peau, défini comme une “figuration dont le Moi de l’enfant 

se sert au cours des phases précoces de son développement pour se représenter lui-même 

comme Moi contenant les contenus psychiques, à partir de son expérience de la surface du 

corps.”
77

. Celui-ci a d’abord une fonction de maintenance du psychisme. Cet effet est rendu 

possible grâce au holding, par lequel la mère soutient le bébé. Le portage de la mère lui permet 

d’intérioriser un état d’unité et de solidité. “L’appui externe sur le corps de la mère conduit le 

bébé à acquérir l’appui interne sur sa colonne vertébrale.”
78

 La fonction de contenance s’étaye 

sur les soins que la mère apporte au bébé –fonction de handling- et lui permet de contenir les 

contenus psychiques. La fonction de pare-excitation protège l’enfant en filtrant les excitations 

trop importantes provenant du milieu extérieur. Enfin, la fonction d’individuation fournit à 

l’individu le sentiment d’être différencié des autres.
79

 Ainsi, la présence seule de la peau ne 

suffit pas à créer un sentiment de sécurité chez l’enfant. Cette construction se fait grâce aux 

expériences du corps, expériences d’abord relationnelles.  

“La peau, première fonction, c’est le sac qui contient et retient à l’intérieur le bon et le plein 

                                                 
74

 Ibid., para. 5 
75

 “La notion de contenance renvoie à la fois au réceptacle renfermant un volume et accueillant un contenu mais 

également à la manière d'être et à la capacité de maintenir en soi ce contenu” (Veeser, 2015, para. 2) 
76

 Cf. supra, p. 27 
77

 Anzieu (1995), p. 61 
78

 Ibid., p. 122 
79

 Vogel (2015) 



50 

que l’allaitement, les soins, le bain de parole y ont accumulés”
80

. Le trait d’union entre “Moi” 

et “peau” symbolise cette union nécessaire, cette figure englobante de la mère et l’enfant.
81

 Par 

essence, l’enveloppe délimite un dedans et un dehors, à l’image d’une lettre insérée dans une 

enveloppe postale ; il en va de même pour l’enveloppe peau qui construit la limite entre le soi 

et le non-soi. 

Qu’en est-il du sentiment de contenance lorsque l'intégrité de la personne est menacée ? 

“L'événement traumatique est une effraction de l'enveloppe psychique qui se caractérise par 

une invalidation de la pensée, une inertie des systèmes de liaisons et de transformations, une 

insuffisance de la fonction pare-excitation”
82

. Suite à de nombreux traumatismes dans lesquels 

l’intégrité du corps d’Isaure a été atteinte et les limites repoussées, l’enveloppe contenante et 

structurante a été mise à mal. “Quand les enveloppes du corps sont effractées, il n’y a pas de 

place pour la construction d’un contenant corporel structurant et limitant : le corps devient le 

lieu privilégié des expressions pathologiques ou reste oublié, voire “désensitivé””
83

. 

4. Le tonus à la limite de la pathologie 

Lorsque je songe au lâcher-prise, je pense régulièrement aux positions extrêmes et opposées 

qu’il pourrait sous-tendre. D’un côté, il renverrait à une tenue exacerbée de la prise, créant une 

atrophie musculaire ; de l’autre, au relâcher paroxystique d’une personne qui devient 

complètement molle, en proie à la gravité. Le tonus me semble être au cœur de la 

problématique rencontrée par Isaure. Elle se présente comme hypertonique : muscles contractés, 

diaphragme serré, voix rauque. J’associe cet excès de contraction musculaire et sa tendance à 

s’accrocher -à la cigarette, au poing, aux personnes- à son incapacité à lâcher prise. Lors de la 

troisième séance, elle me dit apprécier la posture de torsion qui lui fait “sentir son axe”, comme 

un moyen d’éprouver sa solidité interne. 

Dans cette partie, je tenterai d’expliquer comment l’enfant, dans son développement, accède à 

une équilibration tonique qui participe au processus d’individuation. Les opposés toniques 

                                                 
80

 Anzieu (1995), p. 61 
81

 Sechaud (2007) 
82

https://books.google.fr/books?id=qN0vDwAAQBAJ&pg=PT263&lpg=PT263&dq=L%27#v=onepage&q&f=fal

se/  
83

 Peccia-Galletto (2009), p. 140 

https://books.google.fr/books?id=qN0vDwAAQBAJ&pg=PT263&lpg=PT263&dq=L%27#v=onepage&q&f=false/
https://books.google.fr/books?id=qN0vDwAAQBAJ&pg=PT263&lpg=PT263&dq=L%27#v=onepage&q&f=false/


51 

viennent questionner la problématique rencontrée par Isaure qui s’accroche ou s’abandonne 

dans des rapports extrêmes à son corps. 

Suzanne Robert-Ouvray
84

 propose une explication du développement du tout-petit. Les 

processus d’évolution psychique doivent se comprendre comme la conséquence d’un vécu 

corporel et tonique. Le dialogue tonico-émotionnel précoce a un rôle dans l’intégration des 

sensations. Selon elle, le clivage est un mécanisme de défense qui s’établit à partir de la 

bipolarité tonique du bébé. Elle développe ainsi la théorie de l’étayage psychomoteur : la 

dialectique entre deux pôles opposés s'organise selon quatre niveaux, étayés les uns sur les 

autres. A la naissance, le bébé est toniquement clivé : hypertonique à la périphérie de son corps 

et hypotonique de l’axe. C’est le niveau tonique. L’enfant lie ensuite son hypotonie à des 

sensations telles que le chaud, le doux ou le moelleux et son hypertonie au dur, au sec ou au 

rugueux : c’est le niveau sensoriel. Pour Suzanne Robert-Ouvray
85

, les sensations toniques 

donnent la tonalité vibratoire à toutes les expériences sensorielles que vit l’enfant. Celui-ci 

associe ensuite au chaud et au doux l’agréable et au dur le désagréable : c’est le niveau affectif. 

Enfin, l’agréable est associé au “bon” et le désagréable au “mauvais” : c’est le dernier niveau, 

représentatif. Ainsi, chaque niveau s’étaye sur le précédent et deux pôles contradictoires sont 

présents durant le développement. C’est grâce au bon soutien et à la fonction contenante de la 

mère que l’enfant trouve des intermédiaires à ces pôles opposés. Il comprend ainsi que la 

bonne mère (qui répond à ses besoins) et la mauvaise mère (qui le fait attendre) ne sont pas 

deux entités séparées mais une seule et même personne ; de même que le bon bébé et le 

mauvais bébé. A l’issue de ces quatre niveaux, le bébé accède à la représentation de l’objet 

total. Cette représentation d’un Moi total et unifié correspond sur le plan tonique à cet état 

d’équilibration qui permet à l’enfant au début du deuxième semestre de vie de maintenir seul 

son axe à la verticale. L’enfant, en triant le monde et en distinguant ce qui lui appartient et ce 

qui ne lui appartient pas, accède au processus d’individuation. 

Benoît Lesage revient sur l’apparition du “je”, reflet de l’édification tonique chez le tout-petit. 

L’hypotonie centrale et l’hypertonie périphérique que le bébé éprouve à la naissance lui 

confèrent une posture repliée sur soi. Lorsque ces deux pôles s’inversent, la consolidation 

                                                 
84

 Robert-Ouvray (2015) 
85

 Ibid., pp. 79-84 



52 

axiale permet la verticalisation, support de la subjectivation. L’enfant s’ouvre alors au niveau 

postural. Tout au long de notre vie, l’axe tonique nous permet d’avoir un ancrage central 

nécessaire à la relation, la communication, l’expression, aux possibilités d’accueillir et d’aller 

vers. “C’est le moment où le sujet se saisit, qui correspond aussi à l’intériorisation des supports, 

au fait que l’enfant peut se tenir lui-même et entrer dans une individuation. La régulation 

tonique qu’il acquiert est aussi régulation émotionnelle, et le tonus assure alors une fonction 

contenante qui conduit Suzanne Robert-Ouvray à parler d’enveloppe tonique”
86

. L’enveloppe 

tonique que se fabrique l’enfant le protège des informations douloureuses : cette fonction pare-

excitante est nécessaire à la protection des stimulations désagréables et à la recherche d’appuis 

internes sécurisants.
87

 

Je mets ainsi en lien les troubles des interactions précoces entre Isaure et ses parents et la 

difficulté pour elle aujourd’hui de passer d’un extrême à l’autre sans se sentir désorganisée. 

Lorsque les interactions mère-enfant sont régies par la froideur émotionnelle, l'angoisse ou 

l'absence, le bébé se positionne sur un mode de vigilance, d'attente et recherche anxieuses 

d'éléments capables de le satisfaire. L'enveloppe tonique devient alors une paroi tonique qui 

affecte le développement personnel et relationnel de l'enfant.
88

 Aujourd'hui, Isaure se définit 

comme étant “dure à la douleur”. 

Dans un contexte familial maltraitant, différents traumatismes sont venus la déséquilibrer, lui 

faire perdre ses repères, ses possibilités de mouvement et d’investissement corporel. A titre 

d'exemple, les sollicitations sexuelles sont des actes portés au corps qui amènent l’enfant à 

ressentir cette agression comme un viol psychique et physique qui effracte son Moi.
89

 Face aux 

traumatismes, l'enfant développe une organisation défensive sur un mode hypertonique et 

répond aux stimulations extérieures en se faisant “plus dur que le dur”
90

. La musculature 

devient une seconde peau venant pallier les défaillances du Moi-peau à intégrer les failles, les 

trous, qui sont symboliquement la trace d’une effraction de l’intégrité du corps. Selon Gerda 

Alexander, le problème se situe dans une inversion des fonctions liées aux systèmes osseux et 

musculaire : le sujet place sa sécurité au niveau musculaire alors que l'os est, par essence, une 

                                                 
86

 Lesage (2006), pp. 20-21 
87

 Lamer (le.) (2018) 
88

 Robert-Ouvray (2007) 
89

 Condamin (2009) 
90

 Robert-Ouvray (2007), p. 165 



53 

structure porteuse sécurisante. Par sa structure, le squelette fournit des points d'appui, des 

leviers et des directions au corps. Il permet d'intérioriser un support et de se supporter soi-

même.
91

 La possibilité ou non de lâcher prise pourrait en partie résider dans l'intégration de ce 

support primaire. “Lorsque le soléaire se prend pour un tibia, les ischio-jambiers pour un fémur, 

les paravertébraux pour une colonne vertébrale, il devient très difficile de les assouplir car ils 

assument une pseudo-sécurité.” 
92

 

5. Lâcher prise en mouvement 

Si le vide est source d'angoisse au regard de la discontinuité de l’histoire infantile et de 

l'addiction d’Isaure, c'est sûrement parce que les premiers soins reçus dans son enfance n'ont 

pas permis de faire émerger en elle un sentiment continu d'existence. Or, ce même sentiment 

permet de faire face à l'épreuve du vide et de “le rendre plein de ce que l'on y fait émerger, de 

ce que l'on crée”
93

. Affronter le vide nuit à ce processus vital dans lequel le mouvement prend 

naissance à partir de la perte. 

Au cours de notre troisième séance du groupe des femmes, lorsqu'Isaure m’a communiqué 

avoir “lâché”, ce n’est pas ce lâcher-prise en “tout ou rien” et discontinu dont elle me parle 

ultérieurement, mais bien le fruit d’une expérience corporelle qui se déploie dans le temps et 

dans l’espace. C’est aussi le déploiement d’une écoute interne et le constat d’une sensation de 

détente. 

Régulièrement, lorsque le lâcher-prise est évoqué, il semble interrompre un flux de mouvement 

devenu incontrôlable. Interrompre une dure journée de travail en prenant une pause-café ou une 

pause-cigarette, mettre fin à une relation, stopper une prise de tête… Les exemples sont infinis 

et semblent concerner chaque individualité dans ce qu’elle est en capacité d’accepter. 

Rappelons que d'un point de vue étymologique, lâcher prise signifie laisser aller ce qui 

retient
94

 : le lâcher-prise semble ainsi renvoyer à une action durable, comme évoqué lors de 

mes entretiens. Et si lâcher prise concernait la prise sur ce mouvement qu’il est impossible, à 

un moment donné, de faire sien ? Il s’agirait peut-être d’échapper à cette retenue, la lâcher, se 

                                                 
91

 Lesage (2017), p. 130 
92

 Struyf, cité par Lesage (2017), p. 130 
93

 Pifteau (2017), p. 25 
94

 Cilia (2014) 



54 

relâcher, invitant alors le sujet à se remettre en mouvement, au plus proche de son mouvement 

interne. 

a) La pathologie : une interruption du mouvement ? 

Isaure me semble coincée dans un corps sous tension et douloureux, dont les défenses 

contraignent l'accès au lâcher-prise. Cette peur de lâcher, de tomber, de se désorganiser, semble 

d’autant plus présente que son corps lutte contre cette résignation. Mais lâcher prise, est-ce 

vraiment se résigner ? 

Selon Colette Portelance
95

, face à la maladie, le lâcher-prise se fait à l’épreuve de l’acceptation. 

Le plus souvent lorsqu’il souffre d’une maladie, le sujet résiste ou se résigne, au prix d’une 

plus grande souffrance que celle engendrée par la pathologie. Résister, ce serait combattre, 

lutter contre, refuser activement ce qui est. En se débattant, la personne tente de contrôler sa 

souffrance et la réalité extérieure, contraignant sa propre liberté et le cours naturel des 

événements. Elle rompt avec sa propre vitalité en résistant au flot de l’énergie naturelle. En 

refusant les aléas de l’existence, fussent-ils douloureux, elle s’épuise, en proie à des tensions et 

bouleversements émotionnels. Éreintée d’un combat perdu d’avance, elle donne alors une 

importance démesurée à ce qui la blesse, faisant naître en elle un sentiment d’impuissance. Les 

émotions négatives prennent une ampleur incontestable : colère, frustration, tristesse et 

amertume affectent la personne qui les éprouve autant que ses relations. En résistant, en 

s’accrochant, en tenant fermement cette posture, la voie de la guérison est contrainte par une 

interruption de mouvement et le sujet n’a d’autre choix que de tomber dans l’impuissance et la 

résignation. Se résigner, c’est abdiquer, se soumettre, “renoncer”, comme disait Isaure. C’est 

être vaincu par le combat pour ne plus en souffrir. Convaincue d’avoir échoué contre la 

maladie, la personne s’écrase, laissant place à la négativité, la passivité et l’impuissance. Elle 

perd confiance en soi et en la vie. Ces deux positions opposées -la résistance et la résignation- 

concourent à extraire l’individu d’une libre circulation vitale. Pour renouer avec ce qui le meut, 

il doit faire un travail d’acceptation. Accepter, c’est développer un regard tendre envers nos 

propres faiblesses, cesser de lutter au profit d’une paix intérieure. En transformant l’énergie 

                                                 
95

https://books.google.fr/booksid=RdKrAQAAQBAJ&printsec=frontcover&dq=colette+portelance&hl=fr&sa=X

&ved=0ahUKEwjfkvXyxtHoAhXuA2MBHY4oCgkQ6AEIMDAB#v=onepage&q=colette%20portelance&f=f

alse/  

https://books.google.fr/booksid=RdKrAQAAQBAJ&printsec=frontcover&dq=colette+portelance&hl=fr&sa=X&ved=0ahUKEwjfkvXyxtHoAhXuA2MBHY4oCgkQ6AEIMDAB#v=onepage&q=colette%20portelance&f=false/
https://books.google.fr/booksid=RdKrAQAAQBAJ&printsec=frontcover&dq=colette+portelance&hl=fr&sa=X&ved=0ahUKEwjfkvXyxtHoAhXuA2MBHY4oCgkQ6AEIMDAB#v=onepage&q=colette%20portelance&f=false/
https://books.google.fr/booksid=RdKrAQAAQBAJ&printsec=frontcover&dq=colette+portelance&hl=fr&sa=X&ved=0ahUKEwjfkvXyxtHoAhXuA2MBHY4oCgkQ6AEIMDAB#v=onepage&q=colette%20portelance&f=false/


55 

contenue de la souffrance en force intérieure, le sujet retrouve une énergie vitale. A l’instar des 

arts martiaux, le combattant peut utiliser la force de son adversaire pour l’affaiblir : il suit la 

direction de cette énergie pour la neutraliser. En ce sens, il ne s’épuise pas à lutter contre, mais 

“glisse” sur la vague de cette énergie en la transformant en force. Pour l'une de mes 

participantes aux entretiens, “le lâcher-prise dans l'attaque c'est le summum (…), le moment de 

faire ses preuves dans l'acquisition du lâcher-prise”. Accepter sa souffrance, c’est d’une 

certaine façon renouer avec soi-même. En luttant contre nous-mêmes, nous encourons le risque 

de nous désorganiser. Sans résister ni se résigner, la personne malade accède à l’acceptation 

créatrice. 

De quelle façon la résignation et la résistance s’inscrivent sur le corps ? Chez une personne 

atteinte de troubles psychomoteurs, il est fréquent d’observer une certaine fixation dans le 

mouvement, entraînant le corps à adopter une organisation et des postures particulières. Parfois 

figés, ces corps paraissent mono-tones ou au contraire complètement éclatés. Dans les deux cas, 

le mouvement  manque de souplesse et d’harmonie dans les déplacements, les gestes ou la 

manipulation d’objets. Dans les cas de mono-tonie, que la résignation laisse apparaître une 

atonie ou la résistance une hypertension, les patients d'un côté ou de l'autre se meuvent d'une 

façon singulière. Au gré de la maladie, de la douleur et de l’effort, le corps sait se montrer 

résistant, opaque, voire étranger à soi-même. A contrario, l’amour ou le plaisir porte le corps 

au-delà des limites, le transporte.
96

 Il m'apparaît désormais essentiel de souligner que le lâcher-

prise et les limites entretiennent un lien étroit. Si Isaure éprouve le besoin de se créer des 

limites au plus proche de ses capacités, c'est précisément parce qu'en lâchant prise, le rapport à 

la mort est si prononcé que les limites de son corps menacent de se dissoudre dans la nature, 

créant chez elle le sentiment d'une perte d'identité. Associé au lâcher-prise, le dépassement des 

limites revêt tout son sens. Celui-ci décontenance, transforme au sens premier l'individu en 

l'invitant à moduler la forme de son corps au contact de son environnement. Lorsque l'individu 

à l'inverse se tient, il se con-tient, protège et préserve ses limites en les renforçant. Ainsi, les 

extrêmes mènent d'un côté à la perte d'un sentiment identitaire, de l'autre, à une opacité faisant 

perdre le contact avec l'environnement. 

                                                 
96

 Lesage (2006) 



56 

b) Le corps comme système tensègre 

Existe-t-il une topologie possible du “tenir” et du “lâcher” à l’échelle du corps ? Richard 

Buckminster Fuller, architecte designer, propose en 1949 la notion de tenségrité pour décrire 

une organisation architecturale associant des îlots de compression dans un océan de tensions.
97

 

Benoît Lesage aborde le corps sous le spectre de la tenségrité. Il décrit en ce sens un flux de 

tension qui traverse tout le corps, le tient et le met en forme : c’est ce qu’il nomme flux de 

mouvement. Les éléments solides de la structure seraient les os et les éléments élastiques les 

muscles et fascias.
98

 Cette structure étant équilibrée par les forces de tensions et de détentes qui 

la régissent, chaque mouvement de l’une ou de l’autre de ses parties engendre la mise en 

mouvement de l’ensemble structurel. Parfois, cette tenségrité est mise à mal et la structure se 

paralyse alors dans une tension excessive, comme si “plus rien ne flottait”
99

. La structure se 

manifeste alors par une hypertonie chronique, comme c’est le cas chez Isaure. 

c) Les flux toniques 

Le flux tonique est abordé par Benoît Lesage comme un écoulement qui traverse le corps.
100

 A 

l'image d'un filet d'eau coulant pour remplir un vase, le flux est continu et implique une mise en 

mouvement de la matière. Ce vase qui attend d'être rempli peut l'être rapidement, de façon 

explosive, si nous augmentons le débit, ou au contraire très progressivement, au “compte-

goutte”. Lorsque le mouvement est fluide, il permet à toutes les nuances de flux d'exister : 

l'écoulement a lieu dans la durée, en passant par tous les micro-mouvements nécessaires à la 

formation d'un mouvement global. “Pour que le tonus assure sa fonction régulatrice de 

l’équilibre émotionnel et de la relation, il doit sans cesse se moduler dans un véritable flux 

tonique.”
101

 La qualité de mouvement est parfois surprenante chez une personne en situation de 

handicap, comme si dans son mouvement quelque chose ne s’écoulait pas. Ce qui pose 

problème chez nos patients, c’est la restriction du mouvement à une mono-tonie, à un flux de 

mouvement unique. Elle est liée à l’inscription de tensions musculaires qui figent le corps dans 

                                                 
97

 Lesage (2013) 
98

 Lesage, cité par Hery (2016), p. 35 
99

 Hery (2016), p. 37 
100

 Lesage (2006) 
101

 Ibid., p. 21 



57 

une possibilité de mobilisation restreinte et dans une certaine “typologie”
102

. 

Selon Benoît Lesage, le flux constitue la première caractéristique de la mise en place du 

mouvement. “La gestion du Flux se joue selon une polarisation entre deux attitudes 

complémentaires : il peut s’écouler librement ou être retenu”
103

. Dans le flux libre, le 

mouvement est exubérant et difficile à interrompre. Les qualificatifs propres à ce flux vont 

dans le sens de l’abandon, l’insouciance, la facilité et le manque de résistance. A l'inverse, 

quand le mouvement est retenu, contrôlé, consciencieux, il se caractérise par un flux condensé : 

ce flux crée une rétention de la progression du mouvement. Arrêtable à tout moment, le flux 

condensé exprime une posture de contrôle et peut être qualifié par la retenue, le contrôle, la 

maîtrise, la restriction.
104

 L’acquisition d'une alternance dynamique se fait chez le tout-petit. Au 

quotidien, nous avons besoin de jouer entre ces deux pôles toniques. Dans la pathologie, le 

corps est régulièrement restreint à une modalité de flux. Pour ce qui concerne l'éclairage 

clinique d'Isaure, l’excès de flux condensé nous interpelle car il implique une  limitation des 

échanges émotionnels et une posture d’hypercontrôle.
105

 

Friedrich Nietzsche souligne deux positions du sujet à l'égard du monde, qui se voit 

“enthousiasmé ou organisateur, porté et abandonné ou assignant sa marque aux choses, les 

mesurant et les rationalisant au besoin”
106

. Les deux polarités de flux que Benoît Lesage 

associe aux propos de Nietzsche deviennent élémentaires et existentielles dans l'oscillation 

vitale de l'individu. “On peut concevoir les deux phases en termes de Flux : l’une où le sujet est 

affranchi de son Moi, porté par des motifs profonds et obscurs, en Flux libre donc, l’autre où il 

récupère sa mainmise, contrôle, retient et ordonne, et entre en Flux condensé.”
107

 Accepter ce 

double mouvement, c’est accepter une fluctuation fondamentale de soi. En épousant 

l'oscillation cyclique de ces deux états d'être au monde, le sujet varie de l’expression en flux 

condensé à l’impression en flux libre. Rudolf Laban ajoute à la théorie des flux une 

directionnalité de ceux-ci. Dans le flux condensé, la condensation se ferait de la périphérie du 

corps au centre, amenant le sujet à retenir quelque chose, à se densifier ; dans le flux libre, le 

                                                 
102

 Ibid., p. 22 
103

 Lesage (2017), p. 85 
104

 Loureiro de Souza, cité par Lesage (2017), pp. 85-86 
105

 Lesage (2017), p. 86 
106

 Ibid., p. 87 
107

 Ibid. 



58 

mouvement se ferait du centre du corps vers la périphérie, cherchant alors l’abandon de cette 

retenue.
108

 

Les coordinations motrices apparaissent comme une harmonisation de ces deux formes de 

mouvement. Le sujet éprouve alors un cycle tonique qui le conduit à alterner entre une 

densification de soi qui s’exprime par un saisissement tonique et un relâcher, lors duquel nos 

limites corporelles s’estompent. Benoît Lesage évoque à ce titre une pulsation fondamentale 

qui nous affirme, nous exprime en même temps qu’elle nous fait entrer en relation.
109

 Ainsi, ce 

que j'appelais jusqu'à présent “tenir” -flux condensé- et “lâcher” -flux libre- m'apparaissent 

désormais comme deux états qui affectent en même temps le corps propre et l'être dans sa 

dimension relationnelle. Leur équilibre est favorable à la vitalité de l'individu en lui offrant la 

possibilité de passer d'un état à l'autre en fonction de ses besoins et des sollicitations 

environnementales. 

d) Modulation tonique, poids et espace-temps 

Lorsqu’Isaure me dit lâcher prise, elle le présente comme une inertie de mouvement, allongée à 

ne plus pouvoir se mouvoir. Je me demande dans quelle mesure le relâchement musculaire 

associé au fait de lâcher -de se lâcher- lui fait perdre sa verticalité. En regardant ce phénomène 

à l’échelle musculaire, c’est comme si les muscles, entièrement relâchés, devenaient si lourds 

qu’ils l’entraînaient fatalement vers le sol en cédant à la gravité. Pour Benoît Lesage, le poids 

est synonyme d’existence. Il se présente comme cet entre-deux qui fait se rejoindre le relâcher -

lâcher-prise- et le repousser du sol. “Donner son poids suppose une réponse de support, un 

soutien, qui entraîne la possibilité de prendre appui, de repousser”
110

. Or, nous avons abordé 

précédemment la structure osseuse comme l'appui interne sur lequel nous nous étayons. Le 

mouvement est ainsi décrit de façon ternaire : lâcher, prendre appui, repousser, et ainsi va la vie. 

En revenant brièvement sur mes entretiens, je prends note que le lâcher-prise pouvait être perçu 

comme un mouvement permettant de “prendre du recul dans une intention de se relâcher et 

donc de se permettre de changer de point de vue”. Quand bien même les expressions sont 

                                                 
108

 Ibid. 
109

 Lesage, cité par Pifteau (2017) 
110

 Lesage (2006), p. 143 



59 

communément utilisées et parfois déviées de leur sens premier, elles se réfèrent à la notion 

d’espace : changer de “point de vue”, reculer. Existe-t-il un lien entre le tonus, l’espace, mais 

aussi le temps, dans ce processus de lâcher-prise ? 

L’axe vertébral, solidifié dans les premiers temps de vie, est un premier pilier interne d’appui. 

La musculature profonde qui entoure notre colonne participe au maintien postural et à 

l’intégration de cette solidité interne. Concernant les deux mouvements de dilatation et de 

condensation soutenus respectivement par les flux toniques libre et condensé, nous assistons à 

deux dimensions fondamentales de l’être : “chercher appui” et “aller vers” qui se conjuguent 

dans une véritable “respiration tonique”
111

. La prise d’appui sur cet axe permet d’organiser son 

mouvement, de s’orienter dans l’espace et d’entrer en relation. Support de l’édification 

posturale dès les premiers temps de vie, la modulation tonique oriente notre corps et le 

spatialise. Elle le met en forme vers, lui permet d’adopter un point de vue et d’agir.
112

 

Le temps, indissociable de l’espace, est aussi celui qui rythme le tonus dans un jeu où alternent, 

selon Benoît Lesage, les tensions, rétentions et la détente. “La pulsation est donc un cycle 

tonique qui articule des positions complémentaires, et rejoue en un instant le processus de 

naissance, maturation/déclin”
113

. Lorsque je lis le mot pulsation, je songe à la pulsation du 

cœur, celle qui rythme du début à la fin le souffle de notre existence. 

e) Lâcher-prise : le souffle de la vie ? 

“A ce moment je me dis je vais lâcher, je vais lâcher prise, je vais pas me bloquer, me braquer, 

je laisse tomber, je relativise à ce moment-là, je change de point de vue, je me détends et je 

respire”. Ces propos issus de mes entretiens évoquent le lien entre tonus, espace et geste 

respiratoire. Le rapport qu’entretient la respiration avec la modulation tonique et la motricité 

met en évidence un rapport constant entre le milieu intérieur et le milieu extérieur. La 

respiration met le corps en mouvement. En inspirant, nous nous déployons au niveau postural ; 

à l’inverse, l’expiration amène le corps à se rassembler, s’enrouler. Cette fonction 

physiologique qui nous fait vivre est ainsi celle permettant l’alternance entre un mouvement 

                                                 
111

 Robert-Ouvray & Servant-Laval (2011), p. 170 
112

 Lesage (2006) 
113

 Ibid., p. 23 



60 

d’“aller vers”, propice à l’extériorisation, et de “ramener à soi”, proche de l’intériorisation, de 

la densification.
114

 Ce qui apparaît ainsi, c'est la nécessité de penser l'être dans sa dimension 

relationnelle. Lorsque l'air entre en nous, c'est vers l'environnement que nous nous déployons. 

A contrario, en relâchant l'air, nous sommes amenés à nous recentrer. Les mondes intérieur et 

extérieur étant intimement reliés dans une circulation globale, le lâcher-prise et le tenir-prise ne 

peuvent être pensés autrement que dans une dynamique d'être au monde. Prendre, reprendre 

son souffle, le retenir, le relâcher… D’un point de vue anatomique, le diaphragme, muscle 

principal de la respiration, a besoin d’un ancrage corporel sur la colonne pour déployer son 

mouvement. Isaure nous confie être heureuse de prendre conscience, après autant d'années 

vécues, de la possibilité d’“ouvrir son diaphragme”. C'est ainsi en se tenant sur notre propre 

solidité interne que nous pouvons lâcher prise. 

Rythmée de façon cyclique, la respiration est aussi ternaire que la dynamique du mouvement 

qu’elle insuffle. L'attention portée à la respiration serait un moyen privilégié de contacter 

l'instant présent, dans lequel le temps et l'espace convergent.
115

 Contrairement à ce qu’on 

pourrait penser, respirer n’est pas uniquement question d’une alternance duelle entre inspir et 

expir. Entre inspiration et expiration de même qu’entre expiration et inspiration, il existe un 

temps de latence naturel appelé apnée : c’est une pause durant laquelle le mouvement 

respiratoire se suspend. Il n’est pas contraint ni empêché : il est un court temps lors duquel le 

besoin de respirer n’est pas éprouvé.
116

 Ainsi, l'air entre en nous en même temps que nous nous 

ouvrons au monde extérieur. Pause. L'air sort de nous et nous nous densifions, nous recentrons. 

Par le souffle, le geste respiratoire nous amène à la vie et nous la fait quitter. Selon James 

Redfield
117

, l'inspiration équivaut à venir à la vie et se différencier. Expirer signifierait lâcher 

prise et “ne faire qu'un”
118

 : en lâchant prise, l'homme épouse l'univers entier, sans 

différenciation. Les deux facettes de notre vie nous font contacter la naissance et la mort à 

chaque respiration. “Cette pulsation entre dedans et dehors, naître et se laisser emporter, c'est 

notre vie”
119

. Par analogie à la respiration, dans le processus de tenir-lâcher prise, nous 

                                                 
114

 Lesage (2012), p. 116 
115

 Redfield (2010), para. 24 
116

 Calais-Germain (2007) 
117

 Redfield (2010) 
118

 Ibid., para. 24 
119

 Ibid. 



61 

pouvons trop prendre, ou trop lâcher, risquant alors de se différencier à outrance, ou se 

dissoudre dans le tout. 

Dans le terme lâcher-prise, trois temps semblent apparaître : lâcher, tiret, prise. Le tiret insuffle 

la cyclicité essentielle de ce mouvement qui s’inscrit dans une dynamique globale. Dans le 

mouvement, lâcher prise serait cet élan vers l'intériorité, le ramener à soi, amenant le sujet à 

faire partie d'un tout plus vaste que lui. A l'instar d'une expiration qui n'a de sens que si 

l'inspiration existe, le lâcher-prise rencontre le tenir-prise à chaque fois que son mouvement 

s'achève. Cette suspension, cet entre-deux entre prendre et lâcher, m’évoque la triade articulaire 

du mouvement. Le lâcher-prise prend sens dans cet enjeu de se moduler toniquement. Passer 

d’un état à l’autre sans perdre l’équilibre. Alterner, se mouvoir, exister. Dans cette intrication 

mouvante du lâcher-prise et du “reprendre-prise”, il ne s’agit pas de trop prendre, au risque de 

s’atrophier musculairement, ou de trop lâcher et risquer de se perdre en se fondant dans 

l'environnement. C’est un équilibre dynamique qui se régule : tenir et lâcher, lâcher en se 

tenant, seulement vivre. 

f) Lâcher-prise et équilibre 

Le maintien postural dépend de la façon dont on se place par rapport à notre centre de gravité 

et nos appuis. Ces placements impliquent une modulation tonique constamment renouvelée par 

le mouvement.
120

 Se maintenir, c’est pouvoir réguler son équilibre, en laissant pendre ses 

plateaux : c’est de cette expression que pourrait venir le terme lâcher-prise.
121

 Le mouvement 

de lâcher-prise consisterait à laisser pendre certaines parties du corps pour permettre à 

l’équilibre interne entre soi et l’environnement de se faire. Au contraire, une personne ne 

lâchant pas prise déplace son centre de gravité et se retrouve aux prises avec une situation ou 

une personne : le mouvement se fige. Pouvoir lâcher prise dans le mouvement suppose de 

réorganiser ses appuis et sa tenue du corps pour retrouver un équilibre personnel. “L’équilibre a 

besoin de cette circulation pour se maintenir, selon un aspect processuel continu”
122

. 

La marche est un exemple propice à la considération d’un lâcher-prise en mouvement. Axe 

                                                 
120

 Robert-Ouvray & Servant-Laval (2011) 
121

 Pifteau (2017), p. 41 
122

 Ibid. 



62 

tenu, bras ballants, les pieds contactent le sol en même temps qu’ils le repoussent. En marchant, 

nous laissons de notre poids au sol et cet appui nous aide à le repousser. Cet équilibre 

dynamique n’a de sens que dans le mouvement. Si nous faisons un arrêt sur image, nous 

percevons une personne sur un pied, en déséquilibre, fortement “tenue” pour ne pas tomber. 

Nous savons intimement qu’elle ne peut tenir indéfiniment de la sorte. C’est le mouvement pris 

dans son ensemble qui amène l’individu à trouver un équilibre dynamique. 

Pour s’ériger, l’homme a besoin dans ses premiers temps de vie d’éprouver le poids écrasant de 

sa gravité. Progressivement, en étant soutenu, porté, il ressent cette contenance qui lui permet 

de se relâcher, puis d’explorer l'environnement en étant sécurisé affectivement et 

intérieurement. “C’est à partir de cet état que la mise en mouvement peut se faire dans le sens 

de la séparation par le repousser du sol, un déploiement de l’être lui permettant d’agir en 

conscience et de façon autonome”
123

. 

Pour Christophe Bichet, grimpeur professionnel, la chute fait partie du quotidien et signe un 

changement d’état émotionnel : nous tombons amoureux, tombons de haut, tombons 

enceintes… Tomber serait pour lui la condition absolue pour progresser et avancer.
124

 

Isaure évoque également, dans ce processus de lâcher-prise, l’importance d’un repousser inscrit 

dans une dynamique évolutive : “Le lâcher-prise permet de rebondit mieux, vraiment j’ai un 

problème dans ma tête et dans mon corps sur le sujet (...). Donc en fait le lâcher-prise permet 

de rebondir, reconstruire, repartir.” 

g) Lâcher-prise et prise de conscience 

Dans les entretiens sur le lâcher-prise, le rapport que celui-ci entretient avec la conscience a 

parfois été évoqué. “Si on décide de décontracter un muscle, même si on met toute notre 

énergie là-dedans, on peut pas, parce que certaines couches sont pas prêtes à être lâchées. Il 

faut une grande humilité pour soi et pour l'autre. C'est plutôt, si un endroit lâche pas, ne pas se 

dire il faut lâcher prise, mais plutôt regarder si on regarde au bon endroit, est-ce que c'est 

vraiment cet endroit qui doit lâcher et pas un autre.” Cette humilité peut être considérée 

                                                 
123

 Ibid. 
124

 https://www.youtube.com/watch?v=HvoanfZ3Zjc/  

https://www.youtube.com/watch?v=HvoanfZ3Zjc/


63 

comme une écoute de soi permettant de reconnaître ce que nous pouvons cesser de tenir et où 

cette tenue est signifiée dans le corps. Les propos d’Isaure vont dans ce sens : “le lâcher prise 

pour moi ce serait écouter plus mon corps, y compris mon cerveau, je travaille tout le temps, à 

toute vitesse, ce serait calmer, trouver les moyens de m'écouter plus, écouter plus pour que le 

lâcher-prise permette de remonter derrière.” 

L’écoute interne des sensations et ressentis serait la voie d’accès au lâcher-prise.
125

 Le lâcher-

prise deviendrait alors un véritable point d’appui pour la personne. Il permettrait “une prise de 

conscience des modifications corporelles et une intégration de celles-ci au niveau du schéma 

corporel
126

 et de l'image du corps”
127

. Les modulations toniques qu'il entraîne modifient chez la 

personne son rapport au temps et à l'espace. Dans l'ici et maintenant, elle prend conscience de 

son espace corporel, de ses limites et de son rapport à l'environnement extracorporel. Associé à 

la pathologie, le lâcher-prise se manifeste comme “une réorganisation psychomotrice 

permettant au sujet de s'adapter aux divers changements corporels et environnementaux liés à 

la maladie”
128

. 

 

  

                                                 
125

 Cilia (2014) 
126

 “Edifié sur la base des impressions tactiles, kinesthésiques, labyrinthiques, visuelles, le schéma corporel réalise 

dans une construction active constamment remaniée des données actuelles et du passé, la synthèse dynamique, 

et qui fournit à nos actes, comme à nos perceptions, le cadre spatial de référence où ils prennent leur 

signification.” (Ajuriaguerra, cité par Pavot-Lemoine, 2020b). 
127

 Dubourg (2012), p. 58 
128

 Ibid. 



64 

IV) Conclusion 

Le lâcher-prise trouve la voie de l’incarnation. Chez Isaure, le mouvement est éprouvé de façon 

binaire, alternant entre une tenue et un relâchement extrêmes, questionnant alors sa possibilité 

de vivre sans rencontrer la mort. Par ailleurs, cette alternance est régulièrement présente dans 

sa vie ; à chaque fois que son état s’améliore, quelque chose menace de s’effondrer. Son 

manque de modulation tonique, au regard d’une histoire de vie violemment persécutée, traduit 

un lâcher-prise en tout ou rien. Dans une approche philosophique, Ysé Tardan-Masquelier, 

écrivaine et spécialiste de l’hindouisme, invite à penser le lâcher-prise comme une façon de “se 

déposer”. Le dictionnaire Petit Robert indique que ce même verbe, utilisé de façon 

pronominale, renvoie aux particules solides d’un liquide qu’on laisse aller au fond. Ainsi, le 

lâcher-prise s’expliquerait par le mouvement du corps vers un appui.
129

 “Retomber sur ses 

pattes”, pourrions-nous dire. Le corps est ainsi convoqué dans toute sa subjectivation. Mais le 

lâcher-prise, l’acceptation de ce relâchement interne, semble faire partie d’un mouvement plus 

grand. Nous avons en effet abordé l’importance, au contact d’un appui, de trouver la façon de 

se repousser pour se redynamiser. “Chaque pôle du vivant a besoin d’être considéré pour 

permettre l’investissement de son opposé.”
130

 Les deux opposés, tenir et lâcher, deviennent 

ainsi partenaires d’un même mouvement, celui dans lequel toutes les nuances ont la possibilité 

d’exister, permettant à l’individu de se créer continuellement. 

La respiration, la posture, la tonicité, la relation, l’axialité et l’équilibre ont interpellé le lâcher-

prise dans tout ce qu’il a de mouvant. Dans ce mouvement ternaire qui fait se rejoindre le 

lâcher-prise, la prise d’appui et le repousser, nous pouvons désormais intégrer le lâcher-prise à 

la dynamique tenir-lâcher, le tiret incarnant ce support interne sur lequel le sujet prend appui. 

“Lâcher prise, c’est se défaire des tensions (...), remettre de l’espace là où tout est serré, figé, 

rigide. Arrêter de se cramponner et ainsi retrouver de la souplesse, refaire circuler. Nous 

pouvons nous permettre de desserrer d’un côté car il existe d’autres possibilités auxquelles 

nous raccrocher, d’autres points d’appui.”
131

 

 

                                                 
129

 Cilia (2014), p. 43 
130

 Pifteau (2017), p. 52 
131

 Cilia (2014), pp. 44-45 



65 

“Le lâcher-prise est le contraire de la toute puissance”
132

 : il n’invite pas à s’atrophier en 

persistant à tenir une prise mais au contraire offre une liberté mouvante. Il s’agit dans un 

mouvement d’acceptation de danser avec la vie et dans un souffle, de cesser de combattre le 

destin, de franchir certaines étapes et trouver l’élan pour en démarrer de nouvelles. L'écueil 

serait de voir dans le détachement comme une petite mort à la vie alors qu'il s'agit d'une foi 

sans cesse renouvelée, d'un mouvement de reconnaissance et d'appartenance à plus vaste que 

soi.”
133

 

                                                 
132 http://www.devansens.com/index.php?option=com_k2&view=item&id=150:le-lacher-prise-un-equilibre-entre-

detachement-et-confiance/  
133

 Ibid. 

http://www.devansens.com/index.php?option=com_k2&view=item&id=150:le-lacher-prise-un-equilibre-entre-detachement-et-confiance/
http://www.devansens.com/index.php?option=com_k2&view=item&id=150:le-lacher-prise-un-equilibre-entre-detachement-et-confiance/


66 

PARTIE 3 : LE LÂCHER-PRISE D'UNE PROFESSION 

Dans cette partie, je souhaite évoquer la façon dont le lâcher-prise a cette année questionné la 

nature du cadre en psychomotricité à partir de mon vécu des séances. Je me saisirai de cette 

réflexion pour penser l'inscription de la profession de psychomotricien dans la société. Enfin, 

mon attention sera portée à la crise sanitaire du Covid-19 et la façon dont elle met en exergue 

les enjeux de la dynamique tenir-lâcher au niveau systémique. 

 

I) Le cadre 

1. Interviews : la question du cadre 

Lors de mes entretiens, la notion de cadre a été évoquée à plusieurs reprises. Ces propos 

faisaient régulièrement référence à la question des limites. “Il y aurait le cadre avec une forme 

carrée et à l'intérieur une forme bien délimitée, bien fermée, sans forme spécifique. Elle est 

bien délimitée parce qu'il y a le cadre carré. Le cadre permettrait les variabilités de forme des 

limites.” Dans cette optique, c’est comme si le cadre permettait aux limites du corps de fluctuer, 

d’être libres de changer de formes. Il serait assez solide, capable de supporter des états 

corporels différents, et peut-être des possibilités de lâcher, de se relâcher en toute sécurité. 

Le cadre pourrait également “instaurer un juste milieu”. Ce juste milieu m'apparaît à différents 

niveaux : ce qui se déroule entre le patient et le psychomotricien, mais également entre le 

patient et le cadre, ou encore à l’intérieur même du patient, dans ce juste milieu entre le “trop 

tenir” et le “trop lâcher”. 

Le cadre a également été défini comme une entité infranchissable par un individu, au regard de 

ses habitudes, son éducation, ses capacités mentales et physiques : “T’es pas en capacité 

d’aller plus loin qu’une certaine limite.  

 

 



67 

C’est un peu ton cadre personnel en tant qu’individu qui te met dans la société, c’est ta 

kinesphère
134

 sociale”. Concernant le “cadre professionnel”, il imposerait des limites “ne 

permettant pas de faire ce que tu as envie de faire au moment où tu veux le faire”. En outre, les 

limites ont été évoquées comme une “frontière”, un “cadre qui permet d’aller au-delà, quelque 

chose qui entoure, qui contient”. En lien avec la contenance, le cadre a enfin été présenté 

comme une entité permettant de lâcher prise. “J’ai besoin d’un environnement de confiance : 

une personne, un cadre, une ambiance.” 

2. Ma posture de stagiaire en psychomotricité 

De mes trois années en psychomotricité, je me suis toujours décrite comme éprouvant des 

difficultés à lâcher prise. Depuis les premiers temps pratiques de notre formation -conscience 

corporelle, expressivité du corps, relaxation-, je n’ai pas reçu cette invitation à ressentir, 

m’imposant l’injonction de comprendre avant de vivre. Je voulais comprendre comment 

accompagner les patients sans accepter de m’écouter d’abord. Au fil de la formation, je 

m’ouvre à mes ressentis en prenant le risque de porter un regard sur mon propre mouvement. 

Aujourd’hui, je saisis que le terme “comprendre” est à entrevoir comme “prendre avec”
135

, 

dans son acception étymologique et réelle. Deux idées s’imposent désormais clairement en 

moi ; dans le mot comprendre réside l’action gestuelle de prendre, comme si un phénomène 

longtemps supposé intellectuel prenait désormais corps. La compréhension n'est pas le fruit 

d’une pensée intelligible isolée mais bien un phénomène survenant de l'unité du corps et de 

l’esprit. Ajouté à cela, le terme “avec” suppose de penser la dimension intermédiaire du 

processus de compréhension. Il ne s’agit pas de comprendre un patient seul, mais d’être au 

moins deux pour enclencher un travail en psychomotricité : le patient est le plus à même de 

nous éclairer sur sa souffrance. 

En stage, je me suis régulièrement trouvée dans cette posture, à essayer de comprendre ce qui 

se jouait en séance pour les patients avant même de prendre le temps de ressentir à leurs côtés 

les éprouvés susceptibles de les traverser. Lors de mes premiers stages, je me suis attelée à 

                                                 
134

 La kinesphère désigne “une zone immédiatement accessible sans déplacement, par déplacement du corps dans 

les diverses directions, et qui prend la forme d'une pyramide tronquée. Cette notion en évoque immédiatement 

d'autres, issues d'autres champs, en particulier la notion d'espace proche développée en proxémie et celle 

d'enveloppe si importante en psychomotricité.” (Lesage, 2006, pp. 82-83) 
135

 https://cnrtl.fr/etymologie/comprendre/  

https://cnrtl.fr/etymologie/comprendre/


68 

organiser les séances chaque fois à l’avance, ce qu’approuvaient plusieurs de mes maîtres de 

stage. 

Cette année, il m’a fallu déconstruire activement cette façon d’entrevoir la psychomotricité 

pour apprécier l’imprévisibilité des émotions et ressentis qui m’attendaient et attendaient les 

patients. Auprès des enfants autistes que j’ai suivis, j’ai vécu mon plus haut niveau de 

frustration, à ne rien comprendre, à ne pouvoir anticiper, à regarder chaque séance se dérouler 

sans que je ne puisse rien en “tirer”. Néanmoins, lorsque je prends du recul et regarde la 

progression de nos séances dans le temps, je vois certaines choses se dessiner. C’est parfois 

infime, mais chaque partie d’un ensemble complexe d’interactions est venue mettre du sens 

dans la continuité de la prise en charge. Pour cesser de tirer des conclusions hâtives ou me 

cantonner à des anticipations anxieuses, il m’a fallu appréhender le néant et l’impalpable au 

sein même des séances, pour les vivre entièrement afin, plus tard, d’y donner sens. 

Cette année au sein du groupe des femmes, j’étais une femme parmi les femmes. J’ai découvert 

et participé aux séances en même temps qu'Isaure et Sylvia. Néanmoins, j’étais quelques fois 

sollicitée pour intervenir dans mon rôle de stagiaire en psychomotricité, de sorte que je me suis 

sentie être “un peu dedans et un peu dehors”. Dans les moments où j’ai été sollicitée pour 

accompagner, par différents appuis-contacts, le mouvement de Sylvia, je me suis sentie 

m’enraidir. Je sentais, comme j’ai beaucoup senti lors de ma formation, des tensions qui 

apparaissent dès lors que je porte attention au mouvement de l’autre par le toucher. Pendant 

cette proposition, Sylvia m’a confié le poids de sa tête et je me souviens m’être rendue 

disponible au point qu’il m’était devenu impossible de m’écouter. Mauvaises postures, tensions, 

respiration coupée… Je tenais littéralement pour l’autre, sans issue pour me relâcher. Le 

paradoxe se situe dans le fait qu'ainsi rigidifiée, il me devenait impossible d’entendre quelque 

signe de son état corporel : j’étais comme un support opaque sur lequel s’appuyer. Or, ce n’est 

pas de cette façon que je souhaite entrevoir la profession de psychomotricienne. Ce lâcher-prise 

que je perçois désormais associé à une libre circulation interne, doit pouvoir être présent pour 

soi et dans la relation à l’autre. Sinon, de quelle façon puis-je être à l’écoute dans la relation ? 

Le psychomotricien n’est pas, selon moi, impénétrable et inflexible ; a contrario, sa souplesse 

le positionne comme réceptacle des éprouvés de ses patients. Dans ce stage, j’ai autrement été 

touchée, physiquement et émotionnellement, j’ai parfois incarné cet objet que l’on persécute ou 



69 

affectionne inconsciemment. Cette posture, je l’ai retrouvée lorsque je n’adoptais pas ce rôle 

d’“apprentie psychomotricienne”, mais quand j’étais simplement participante parmi les 

membres du groupe. 

Ainsi, en étant tantôt “dehors”, donner, s'il me l'était demandé, des directions, des impulsions 

ou des touchers pour accompagner les patientes, tantôt “dedans”, à vivre et découvrir les 

séances en même temps que les patientes, j’ai éprouvé deux versants de la réalité de la 

profession. L’écueil aura probablement été de les vivre séparément : il n'existe en réalité pas de 

moments uniquement dehors, à encadrer une séance, proposer, faire vivre, ou uniquement 

dedans, à se laisser emporter par le mouvement des émotions et de la séance, perdant ainsi le 

contact avec le cadre externe. C’est une réalité double qui m’apparaît en écrivant ce mémoire. 

Cette réalité est celle qui ne faisait pas encore sens lorsque je clivais l’esprit du corps ou la 

compréhension de l'éprouvé. En tant que psychomotricienne, je me situe dedans et dehors en 

même temps car la profession suppose un engagement corporel. Mais avant d’être thérapeutes, 

nous sommes nous, avec toute l’intériorité que ce nous suggère. A l’image du lâcher-prise qui 

nous fait éprouver le relâchement et rencontrer la tension dans une circulation continuelle, ma 

profession de psychomotricienne fait se rencontrer un dedans, un “ramener à soi”, un “ressentir” 

et un dehors, un “aller vers”, un “donner”, un “proposer” pour être en relation. A ce cadre 

interne est venu s’ajouter un cadre externe, constitué par nos salles, la durée de nos séances et 

notre référentiel théorique. 

3. Un référentiel clinico-théorique ternaire 

Dans mes premières semaines de stage, je confie à Claire mes intentions d’écrire sur le lâcher-

prise. Sans le savoir, dans nos ambitions respectives, nous nous sommes rencontrées sur une 

même traversée. Danseuse-thérapeute et psychomotricienne, elle a entrepris de théoriser le 

mouvement de plusieurs patients dépressifs rencontrés dans le cadre de prises en charge 

hospitalières. 

a) Triade fonctionnelle 

L’axe vertébral est constitué de la colonne et de trois masses : le crâne, le thorax et le bassin. 



70 

Ces trois masses constituent le fief de trois chaînes musculaires : antéro-médiane pour le bassin, 

postéro-médiane pour le thorax et postéro-antérieure pour le crâne. 

Selon Godelieve Denys-Struyf, la chaîne antéro-médiane est celle de l’enroulement axial. 

Associée à l’affectivité et à l’ancrage, elle bascule le corps en arrière, enroulé sur lui-même. 

Cette posture est caractéristique de la position fœtale du nourrisson, point de départ de son 

développement psychomoteur. Elle entraîne un retour sur soi qu'il nous est possible de 

contacter tout au long de la vie.
136

 Chez les patients dépressifs que Claire Musitelli rencontre, 

l’activité de cette chaîne musculaire domine : le bassin est enroulé, le poids devient écrasant, 

évoquant la “lourdeur” de la dépression.
137

 

En complémentarité de cette chaîne, la chaîne postéro-médiane nous propulse vers l’avant : elle 

est associée au besoin de se sentir utile, au besoin de performer. Elle est nécessaire au maintien 

de la verticalité et favorise la dynamique d’“aller vers”. Chez le tout-petit, le développement de 

la musculature du dos lui permet de relever la tête et progressivement de s’ouvrir à 

l’environnement. Chez les personnes dépressives, l'excès de cette posture viendrait 

défensivement pallier l’angoisse de la chute.
138

 

Claire Musitelli remarque que chez ces patients, quelque chose ne se joue pas dans le passage 

d’une organisation à une autre : “Soit le sujet tombe et pèse (inertie), débordé par un excès de 

flux libre que sa structure ne suffit plus à canaliser ; soit il résiste à la chute pour ne pas peser, 

et ce au prix d’une forte dépense d’énergie.”
139

 

b) Tomber, peser, repousser : les trois temps d’un processus 

A l’aube de mes réflexions sur le lâcher-prise, je m’interroge : comment lâcher en toute 

sécurité ? Sur quoi puis-je m’appuyer pour lâcher prise ? Je n’avais d’yeux que pour ce concept 

que je voulais voir prendre corps. Ma maître de stage m’accompagnait dans la considération 

d’un mouvement découpé en trois temps : tomber, peser, repousser. Ce mouvement serait 

continuel, présent tout au long de la  vie, et fractal : ce sont les trois temps d’une séance, d’une 

                                                 
136

 Musitelli (2006) 
137

 Ibid., p. 77 
138

 Ibid. 
139

 Ibid., p. 77 



71 

prise en charge ou d’un mouvement plus large encore. Ces trois temps du processus dynamique 

décrit par Claire Musitelli
140

 sollicitent la triade fonctionnelle : le temps du “tomber” mobilise 

la chaîne postéro-médiane, le temps du “peser” la chaîne antéro-médiane et le temps du 

“repousser” la chaîne postéro-antérieure. Je décrirai cette conception du mouvement en 

choisissant de faire le parallèle, pour chacun de ces temps, à nos usages linguistiques. 

c) Tomber : la question de la chute 

Nous tombons de haut ou des nues, comme si, la tête dans les nuages, nous revenions contacter 

la Terre, sous l’effet de la surprise, de l’inimaginable ou de la déception. Face à l’impuissance 

ou l'inattendu, ce sont aussi les bras qui nous en tombent. Parfois, les choses tombent du ciel et 

arrivent au moment opportun, de façon imprévue et réjouissante pour celui qui les reçoit. Enfin, 

tomber pile signifiait anciennement tomber sur le dos, pour décrire plus tard la pièce de 

monnaie qui tombe côté face. C’est alors le bon moment, la bonne temporalité pour tomber. 

Dans la chute dépressive, nous dit Claire Musitelli, il n’est pas question d’être à bout de souffle, 

comme sur le point de mourir. C’est une expérience dans laquelle les retenues s’affaissent, ces 

“inspirations non expirées” dont le corps garde trace ; nous éprouvons une petite mort qui 

donne suite à la renaissance. De la même façon que certains enfants tombent régulièrement afin 

d’éprouver la solidité de leur structure interne, la chute permettrait au dépressif d’intégrer le 

bon et le solide en lui. Elle constitue parfois le seul moyen sollicité pour relancer une nouvelle 

dynamique lorsque tout semble figé, bloqué. Lorsque la chute n’est pas consciente et volontaire, 

c’est parfois les aléas de la vie qui nous font tomber, entraînant alors un changement brutal ou 

une perte de repères.
141

 

L’objectif en psychomotricité serait d’aider la personne à entrevoir cette chute non pas comme 

un mouvement subi mais comme un épisode de vie qui serait le début d’une vague, entraînant 

le sujet à redynamiser sa vie. Le cadre proposé constitue un espace contenant accompagnant les 

patients dans le vécu de cette chute. 

                                                 
140

 Musitelli (2006), p. 67 
141

 Ibid., pp. 67-68 



72 

d) Peser : l’entre-deux 

Au niveau langagier, je songe à un objet qui “pèse” et dont le poids l'entraîne à contacter un 

support ou le sol. Ce pourrait être le poids de mon livre posé sur la table ou le poids de mon 

corps déposé sur le sol. Par nécessité, la force gravitationnelle donne une direction aux corps 

que la Terre supporte. Le mot évoque aussi le poids, la lourdeur d’une situation que l’on porte à 

bout de bras ou sur les épaules, mais aussi ce qui pèse et a de la valeur, ce sur quoi nous 

pouvons nous appuyer. 

Pour Claire Musitelli, le temps du “peser” s’avère intégratif : il est propice à l’introjection des 

“bons soins” à l’image du holding et handling décrits par Winnicott. La qualité d’ancrage et 

d’appui renvoie aux expériences précocement vécues dans le développement de l’individu, à 

commencer par les soutiens dont il a bénéficié dans ses premiers temps de vie.
142

 Le temps du 

“peser” est un retour sur soi caractérisé par le schème d’enroulement, médiatisé par la chaîne 

musculaire antéro-médiane. Comme il ne s’agit pas de tomber sans fin, il précède au rebond ; 

pour cela, la qualité du support doit être solide et élastique. 

Benoît Lesage rapproche le poids du sentiment d’existence : “Exister, c’est peser !” Peser, c’est 

aussi pouvoir assumer son poids, sa valeur. Cette attention portée au poids permet de 

considérer la qualité des appuis proposés au sein d’une prise en charge psychomotrice.
143

 Selon 

lui, tout mouvement trouve son impulsion à partir du sol.
144

 

e) Repousser : nouveau départ 

Ne dit-on pas que l’on repousse ses limites, comme si l’on souhaitait les élargir, occuper 

l’espace, se faire plus grand, ou encore surmonter un défi ? Après avoir lâché prise et éprouvé 

la sensation de notre poids au contact du sol, il s’agit désormais de se relever, de “renaître de 

ses cendres”
145

. En co-habitant avec le “lâcher”, le repousser invite le sujet à participer à une 

double dynamique, alternant ainsi entre le “dedans”, l’intériorité, et le “dehors”, l’expressivité. 

                                                 
142

 Lesage (2017) 
143

 Musitelli (2006) 
144

 Lesage (2017) 
145

 Musitelli (2006), p. 69 



73 

Le repousser est sollicité par la chaîne musculaire postéro-antérieure. Il permet à l’individu de 

marquer sa limite, s’affirmer, s’ériger et se différencier. C’est le temps de l’autonomisation. La 

personne passe alors d’une position réceptive, celle du peser, à une position active et autonome 

qui se situe à un autre niveau de conscience et de représentation. A l’image des rebonds qui 

nous font repousser un trampoline à chaque saut, le repousser possède une temporalité propre ; 

il est nécessaire de sentir le moment opportun pour contacter le rebond, “sinon quoi l’énergie 

peut retomber, et le patient avec”
146

. 

Ces trois temps se succèdent continuellement et leur durée est variable. Ils mettent en 

mouvement l’être humain en lui faisant vivre un véritable processus de création. “S’appuyer 

sur une base solide, bien posée, pour se repousser, permet de prendre la bonne distance afin de 

conserver une “circulation” au sein de la “matière””
147

. Ce n’est pas un processus linéaire pré-

écrit, mais une circularité de l’être qui en modifie sa nature en même temps que celui-ci évolue 

dans le temps. 

4. Le cadre professionnel du psychomotricien 

a) Cadre en formation 

La question du cadre m’est régulièrement apparue au cours de ma formation. Durant ces trois 

années, il a fait l’objet de louanges et d’attentions particulières pour qui souhaitait nous assurer 

de son importance. La règle semble être de mise : pas de psychomotricité possible sans cadre. 

Mais qu’est-ce donc que cette entité tant évoquée mais rarement définie dans son essence ? 

En psychomotricité, nombreuses sont les médiations qui confèrent à la profession son aspect 

“ludique”. La liste est longue et non-exhaustive : danse, théâtre, jeu, chant, mime, cirque, 

natation, en passant par la relaxation, le toucher thérapeutique, mais aussi l’utilisation d’objets 

médiateurs -balles à picots, tissus, bâtons, balles, peluches, et j’en passe-. Mais la 

psychomotricité, ce n’est pas “juste” danser, jouer, mimer, chanter, nager. C’est plus que ça : 

c’est thérapeutique. Sans cette considération du cadre, nous n’aurions aucune légitimité 

professionnelle. 

                                                 
146

 Ibid., p. 70 
147

 Pifteau (2017), p. 49 



74 

Lors de ma formation, le cadre a d’abord fait l’objet d’un vécu. A l’occasion des pratiques 

diverses que nous avons, étudiants, traversées en groupe, nous avons touché de près son intérêt 

en psychomotricité. Ce fut pour moi l’occasion de découvrir la conscience corporelle, 

l’expressivité du corps, la relaxation, la danse et le chant. Je garde aujourd’hui la trace 

sensorielle de chaque espace dans lesquels nous avons évolué et l’empreinte de chaque 

professionnel qui s’est porté garant du cadre de ces enseignements. De contenance solide et 

pourtant malléable, le cadre s’est avéré permanent malgré nombre d’éprouvés, nombre de 

tentatives inconscientes de l’attaquer ou de s’abandonner au dispositif. Plus que ça, j’ai la 

sensation d’avoir mis du temps à le contacter, la sensation d’avoir testé ses limites, la sensation 

de m’y retrouver à chaque séance. Force est de constater que ce cadre a durant ces trois années 

accusé le coup de mes retards, de mes émotions, de mes cris, de mon poids, de mon intimité. Je 

n’ai de cesse de repenser à tous ces travaux dirigés dans lesquels je me suis sentie en confiance, 

portée par le dispositif autant que par le groupe. Dans le cadre de cette formation, je me suis 

sentie librement évoluer dans le temps. J’ai beaucoup appris, j’ai beaucoup reçu. La continuité 

de ce cadre m’a permis de le contacter chaque fois que l’occasion se présentait, chaque fois que 

j’en ressentais le besoin. Et lorsque la fin de séance annonçait les séparations, avec le groupe, 

l’enseignant, le cadre, c’était pour mieux se retrouver. Dans l’entre-deux, entre ces espaces 

contenants et la réalité de notre quotidien, quelque chose de nouveau s’était imprimé en moi. 

Plus tard, il était convenu que je sois à mon tour “porteuse” de ce cadre. Avec les patients que 

j’ai rencontrés, j’ai incarné cette figure de confiance permettant à certains de se sentir libre de 

bouger, danser, pleurer, éprouver, crier. J’ai senti le poids de la prise en charge, capable 

d’accueillir tous ces mouvements que traversent nos patients dans le temps et dans l’espace, 

toutes ces transformations qui remanient et forgent leur identité autant que ma propre identité 

professionnelle. Au sein de mon stage cette année, j’ai fait l’objet d’élans d’agressivité ou 

d’affectivité, j’ai vu des patients souffrir en silence, j’ai échangé, partagé, j’ai donné mais 

également reçu. Je me suis transformée en même temps que les patients ont évolué. 

 b) Le cadre en quelques maux 

En comparant le cadre de travail en psychomotricité au cadre d’un tableau, Catherine Potel lui 

attribue les notions de contour et de contenance. Le cadre en psychomotricité est ce qui 



75 

contient l’action thérapeutique dans un lieu, un temps et une pensée.
148

 Les conditions de lieu 

définissent un espace de rencontre, dans lequel la prise en charge se déroule. Il peut être conçu 

comme un espace sécurisant capable de recevoir les excitations, les expériences sensorielles et 

motrices du patient. Selon les aménagements envisagés pour la prise en charge, la durée des 

séances et de la prise en charge est variable mais elle doit être suffisante pour recevoir ces 

expériences, laissant ainsi le temps au patient de vivre ces éprouvés corporels et de les intégrer 

comme des repères. Les conditions matérielles renvoient au choix des objets utilisés et à 

l’implication du psychomotricien. Par son engagement corporel, il place sa propre sensibilité 

au service du travail.
149

 Pour reprendre la métaphore du tableau, n’est-ce pas là un cadre 

portant les traces de la créativité ? Parce que la psychomotricité, c’est “tout un art”. 

3. La contenance du cadre en psychomotricité 

Grâce à sa fonction de contenance, le cadre peut être envisagé comme une seconde peau venant 

pallier les défaillances de celle de nos patients. A l’image de la peau qui entoure le corps et 

délimite un espace interne et un espace extérieur au corps, le cadre thérapeutique en fait de 

même : il amène le patient à vivre des expériences “en interne”, au “sein” de la prise en charge. 

A travers trois fonctions du Moi-peau
150

 décrites par Anzieu, j’exposerai l’importance de la 

contenance du cadre thérapeutique. 

“La peau, première fonction, c’est le sac qui contient à l’intérieur le bon et le plein de 

l’allaitement, les soins, le bain de parole y sont accumulés.”
151

 Suffisamment solide, le cadre 

soutient le patient afin qu’il puisse y déposer ses angoisses, ses excitations et ses éprouvés. Un 

parallèle peut ainsi être fait entre le cadre et la contenance -ou le défaut de contenance- éprouvé 

dans les premiers temps de vie. Il constitue un support d’introjection des “bons éléments” : 

l’allaitement décrit par Didier Anzieu peut être comparé aux bons éléments que le 

psychomotricien apporte au patient. Par ailleurs, le dialogue tonico-émotionnel qui signe la 

relation engagée du psychomotricien et de son patient est une invitation à rejouer les premiers 

éprouvés du handling de Winnicott : en soutenant corporellement le patient, il lui offre la 

                                                 
148

 Potel (2010) 
149

 Ibid. 
150

 Cf. supra,  p. 53 
151

 Anzieu (1995), p. 61 



76 

possibilité d’explorer et ressentir en toute sécurité. 

Le psychomotricien reçoit des expériences de son patient qu’il lui est nécessaire de “digérer”. 

Wilfred R. Bion
152

 décrit la capacité de “rêverie maternelle” qui caractérise sa fonction 

contenante : le bébé projette dans le “bon sein” contenant des émotions et sensations qui lui 

sont insupportables. Grâce à la maturité de son psychisme, la mère les reçoit comme si elles 

étaient éprouvées par elle-même et les renvoie “détoxiqués” au bébé. Par un mécanisme 

d’identification projective, le bébé peut intégrer ces bons éléments ainsi transformés. Dans le 

contexte qui nous intéresse, le psychomotricien est en capacité de restituer à son patient une 

“élaboration abordable des sentiments, sensations et émotions insupportables qu’il aura perçus 

chez son patient” grâce à “sa posture, son tonus, et ses mots”
153

. Il se positionne ainsi comme 

un “médium malléable”, une “substance intermédiaire au travers de laquelle des impressions 

sont transférées aux sens”
154

. Il serait donc utilisé par le patient comme une surface de 

projection permettant de rendre apparent et d’organiser sa propre structure interne. Par un 

mécanisme d’identification projective, le patient s’identifie ensuite à ces projections reçues, 

réorganisées et renvoyées en écho par le psychomotricien. Pour René Roussillon
155

, le médium 

malléable constitue l’objet transitionnel du processus de représentation. 

“La peau, seconde fonction, c’est l’interface qui marque la limite entre le dehors et maintient 

celui-ci à l’extérieur, c’est la barrière qui protège de la pénétration par les avidités et les 

agressions en provenance des autres, êtres ou objets”
156

. Le cadre propose un espace pour le 

patient différent de l’espace extérieur, lui permettant ainsi d’explorer en toute sécurité. Au fil 

de la prise en charge naît “un sentiment de sécurité externe sur lequel il va pouvoir s’appuyer 

pour fonder petit à petit sa propre sécurité interne”
157

. Le cadre permet en outre de protéger nos 

patients des potentielles agressions extérieures mais aussi des agressions provenant de 

l’intérieur. Les règles ainsi posées, la sécurité et l’interdiction de porter atteinte à l’intégrité de 

l’autre sont au premier plan. 

“La peau enfin, troisième fonction en même temps que la bouche et au moins autant qu’elle, est 

                                                 
152

 Bion, cité par Bronstein (2012), paras. 4-9 
153

 Cilia (2014), p. 46 
154

 Milner, cité par Roussillon (2013), p. 159 
155

 Roussillon (2013) 
156

 Anzieu (1995), p. 61 
157

 Nazou (2015), p. 53 



77 

un lieu et un moyen primaire de communication avec autrui, d’établissement de relations 

signifiantes ; elle est, de plus, une surface d’inscription des traces laissées par ceux-ci”
158

. La 

confiance est fondamentale en prise en charge psychomotrice : elle concerne la relation duelle 

avec le psychomotricien autant que la relation de groupe. 

4. Tenir-lâcher dans la prise en charge psychomotrice 

Au regard de la dynamique tenir-lâcher, l’enjeu du cadre en psychomotricité revêt toute son 

importance. Garant de ce cadre, le psychomotricien devient un appui relationnel dans la prise 

en charge, permettant au patient de rebondir, se créer, évoluer. Grâce à son tonus, sa motricité, 

ses appuis, son engagement corporel et temporo-spatial, il s’engage à ce que ses affects, 

éprouvés, ressentis et représentations soient au service de son patient. Pour être en capacité de 

marquer la limite entre soi et l’autre, le psychomotricien doit effectuer un travail sur lui-même 

afin d’apprécier sa propre structure, organisation et sensibilité. Il incarne un support à la prise 

en charge en prêtant “ses facultés de régulation, d’ajustement, de contenance et de structuration 

au patient afin qu’il puisse se les approprier”
159

. De cette façon, dans un espace commun 

partageable et expérientiel, il constitue un appui sécurisant et ne se “fond” pas dans les 

méandres des problématiques rencontrées par ses patients. Il s’agit ainsi de se tenir, se 

connaître, sans tout lâcher, mais en lâchant assez pour que les expériences du patient puissent 

résonner en nous. Cette qualité de présence est une spécificité du psychomotricien. Il se rend 

ainsi “sensible pour s’accorder avec nos partenaires, ce qui signifie qu’il doit être réajusté en 

permanence, réaccordé ; d’autre part assez solide et structuré pour résister au désordre parfois 

envahissant des patients”
160

. 

Ainsi, dans cette circularité en mouvement du lâcher- et tenir-prise, le psychomotricien, dans 

son propre mouvement, propose sa structure interne comme prise d’appui pour le patient. Il est 

ainsi possible, comme évoqué dans mes entretiens, de “tenir pour soutenir”. En se tenant, 

solide dans son identité et dans son ancrage, il peut également lâcher et permettre ainsi une 

résonance tonico-émotionnelle avec le patient. La “disponibilité d'être” dans laquelle se situe le 

psychomotricien n’est pas une menace de ne plus exister, “mais un espace d’émergence 

                                                 
158

 Anzieu (1995), pp. 61-62 
159

 Pifteau (2017), p. 55 
160

 Lesage (2012), p. 239 



78 

d’intentions thérapeutiques sans besoin d’anticiper”
161

. De cette façon, il utilise son corps 

comme média de toute intervention psychomotrice au profit de la (re)conquête d’une structure 

interne perdue ou entravée chez nos patients. 

 

II) Psychomotricité et perspectives sociales 

En m'intéressant aux différentes considérations qui lui sont conférées, je constate que le lâcher-

prise fait régulièrement l’objet d’une méthode, d’un moyen ou d’une nécessité. Largement 

relégué dans le champ du développement personnel ou de la philosophie spirituelle, il fait 

office de “lecture de salle d’attente” ou “méthode du mieux-vivre”, pour les personnes en quête 

d’un bien-être idéal.
162

. Le lâcher-prise comme il a été évoqué lors de mes entretiens et dans les 

différentes pratiques qui en font l’éloge semble très empreint de la perspective dualiste. Il 

devient une nécessité à l’épreuve du mal-être psychique ou du mal-être corporel, mais rarement 

ces deux éprouvés se rencontrent dans un même mouvement. Je prends note d’une tourmente 

épistémologique semblable à celle qui anime la psychomotricité et l’ensemble de ses 

représentants aujourd’hui. Comment défendre la nécessité de réunification du corps et de 

l’esprit dans une société occidentale éminemment dualiste ? Selon que nous pensons posséder 

un corps, être un corps ou seulement être, les enjeux du lâcher-prise ne peuvent qu'être 

différents. Comment peut-il être pensé au regard des différentes perspectives philosophiques et 

éthiques dont la psychomotricité s’imprègne ? 

1. Constat occidental 

a) “Cogito ergo sum” 

“Je pense donc je suis” : en quelques mots, voilà ici énoncé le postulat de Descartes. Dans la 

continuité de cette pensée, les acceptions et remises en question de la considération de l’être 

humain ont fait couler beaucoup d’encre. Dans l’idéation occidentale, nous avons pour 

coutume d’asservir le corps en le rendant objet du mental, que l’influence de celui-ci soit 

consciente ou inconsciente.
163

 Dans l’intention de prouver la certitude du cogito -de la pensée-, 

                                                 
161

 Pifteau (2017), p. 90 
162

 Cilia (2014), p. 39 
163

 Vandewalle, Meurin & Busschaert (2007) 



79 

Descartes pose la question des écueils de notre perception. Force est pour lui de constater que 

nos sens nous trompent parfois et sont incapables de nous guider vers la vérité absolue. Il pose 

alors la nécessité de douter de tout ce que l’homme est à même de percevoir. Le doute cartésien 

le mène à définir l’essence de l’homme. “La seule chose dont il soit sûr c’est le fait qu’il est en 

train de douter, ou plus exactement qu’il est en train de penser qu’il doute.”
164

 La pensée 

devient ainsi l’entité spirituelle qui confère à l’homme son existence véritable et vérifiable. 

Selon Descartes, la nature de la pensée, qu’il nomme âme, est un don de Dieu. Elle est 

immortelle et désincarnée d’un corps matériel, trompeur et périssable. Dès lors, le corps est 

perçu comme une machine, certes complexe, mais dont le mouvement n’est autre que l’effet 

d’une pensée. Dans notre société occidentale, le corps est secondarisé et rarement reconnu dans 

sa puissance propre d’action, comme “être pour soi”
165

. Aujourd’hui, la psychomotricité intègre 

en son sein deux parties “psycho” et “motricité”. Entendus séparément, les deux affixes 

peuvent être interprétés par le spectre d'une pensée dualiste. Néanmoins, ainsi ajoutés, la 

perspective moniste devient également possible en pensant la mise en mouvement de l'être. Si 

ces deux entités constituent les composantes d’un tout, comment pourrions-nous discuter de ce 

tout ? Selon Romain Delaroche
166

, “la juxtaposition des termes devient problématique car elle 

fixe des cadres prédéfinis à la pensée, et empêche de créer de nouveaux points de vue.” Or, les 

termes utilisés pour décrire notre profession deviennent de “véritables terminaisons”
167

. 

b) Une profession en mal de définition 

Descartes, par sa conceptualisation de la nature du lien entre esprit et corps, devient le 

fondateur d’une conception occidentale de l’homme : coupé de la pensée, le corps devient un 

matériel étudiable. “Disséquer les corps n’est plus un acte sacrilège puisqu’il n’atteint plus 

l’âme, désolidarisée du corps car de nature différente”
168

. Aujourd’hui, nombre de professions 

rendent évidente cette séparation : les kinésithérapeutes, neurologues ou médecins s’adressent 

au corps dans sa dimension fonctionnelle, omettant dans leurs référentiels théoriques 

d’impliquer sa dimension subjective, tandis que les psychologues et psychanalystes 

                                                 
164

 Ibid., p. 2 
165

 Ibid. 
166

 Delaroche (2018), p. 50 
167

 Artaud, cité par Delaroche (2018), p. 50 
168

 Vandewalle, Meurin & Busschaert (2007), p. 2 



80 

secondarisent le corps.
169

 Tiraillée entre l’imprégnation de cette acception dualiste du 

phénomène humain et l’enracinement de professions appelant à modéliser l’humain de façon 

tantôt organique, tantôt psychique, la psychomotricité est en mal de définition. Référer la 

psychomotricité “au carrefour” de l’une ou de l’autre de ces disciplines consisterait à 

“l’annexer, voire l’asservir, à une organisation de concepts qui n’est pas la sienne.”
170

 Comme 

accrochée aux pendants du corps et de l’esprit, elle s’engage à faire entendre sa légitimité. 

c) Vouloir ou pouvoir lâcher prise ? 

Depuis les écrits de Descartes, la voie s’est ouverte pour donner le privilège aux possibilités de 

l’ego. Aux prémices de toute action et de toute volonté siégerait la pensée. Ce découpage de 

l’homme explique nombre de façons d’entrevoir le lâcher-prise. Cette perspective rend 

notamment possible les injonctions à lâcher prise, puisqu’il s’agirait là de le vouloir. Elle en 

fait une action contrôlable et ouvre la porte à toute méthodologie certifiant de l’utilité du 

lâcher-prise. A mon sens, la puissance effective que nous accordons à l'ego tente de pallier la 

peur de ce qui pourrait échapper à notre contrôle. Lâcher prise convoque précisément cette 

propension à se défaire, se déconstruire, pour recréer, repartir. Comme nous l’avons abordé 

antérieurement, c’est un processus de création qui fait se mouvoir l’être dans sa globalité. Alors, 

penser le lâcher-prise dans une dimension globale et inclusive de la pensée et du corps me 

demande, de façon fractale, de lâcher prise sur une perspective dualiste ancrée. 

2. Spinoza pour une profession de l’unité 

Spinoza remplace la notion d’âme évoquée par Descartes par celle d’esprit : celui-ci n’est pas 

l’œuvre de Dieu mais la “conscience du corps”
171

. L’esprit n’est pas l’œuvre de la puissance de 

Dieu mais proviendrait de la nature même de l’homme en se développant à partir du corps : 

“l’objet de l’idée constituant l’esprit humain est le corps”
172

. La pensée ne serait pas le propre 

de l’homme, mais une activité expliquant l’adaptation de la matière vivante à son 

environnement. L’esprit se différencie de la pensée par sa qualité réflexive : l’homme ne pense 

                                                 
169

 Delaroche (2018) 
170

 Ibid., p. 80 
171

 Vandewalle, Meurin & Busschaert (2007), p. 3 
172

 Ibid. 



81 

pas seulement, il sait qu’il pense. Cette qualité se manifeste dès lors que nous produisons des 

idées. Pour Spinoza, l’idée ne peut exister sans être idée de quelque chose ; le premier objet 

auquel se confronte l’être humain, c’est le corps, c’est-à-dire un “certain mode de l’étendue 

existant en acte”
173

. Le corps vivant, mis en acte, en relation constante avec l’environnement 

dans lequel il s’inscrit, est une condition sine qua non de l’émergence de la pensée réflexive 

chez l’être. Dès lors, la célèbre sentence “Je pense donc je suis” pourrait être remplacée par “Je 

ressens donc je suis” ou “Je suis donc je pense”. 

Choisissons la métaphore de l'escalade pour éclaircir cette idée. Un alpiniste grimpe en hauteur 

et se retrouve dans la délicate situation d’être prêt à tomber. L’idée de mourir en lâchant la 

paroi sur laquelle il s’accroche l’envahit. “Il faut que j’y arrive”
174

, se dit-il, et il retrouve la 

force nécessaire pour surmonter cette épreuve. Outre l’alpinisme qui serait l’incarnation idéale 

pour penser le lâcher-prise, nombreuses sont les pratiques s’accordant à défendre la force du 

mental dans l’effort physique et le dépassement des limites. “Tout est dans la tête”, pourrions-

nous dire. Néanmoins, rien ne prouve que l’idée de surmonter cette peur en poursuivant son 

ascension soit à l’initiative du regain d’énergie éprouvé par le corps à ce moment. Il s’agirait là 

d’une pensée imprégnée de notre culture dualiste. “L’idée de la chute probable est la 

représentation dans la pensée de la fatigue corporelle. Le désir de s’en sortir est la 

représentation du regain d’énergie. Le corps seul est capable de produire ce sursaut 

d’énergie.”
175

 

La question de l’affect, c’est-à-dire la modification de l’état corporel, est au cœur de la pensée 

de Spinoza. Dans celui-ci, nous retrouvons à la fois des manifestations corporelles et d’esprit. 

Par les affections du corps, “la puissance d’agir de ce corps est accrue ou diminuée, secondée 

ou réduite, et en même temps les idées de ces affections”
176

. Chez l’alpiniste, l’affect serait à la 

fois la fatigue corporelle provoquée par l’effort et la représentation de celle-ci sous la forme 

d’une peur avide de chuter. “Au départ de l’affect il y a toujours une sensation corporelle dont 

l’idée consciente est la représentation”
177

.  

                                                 
173

 Ibid. 
174

 Ibid., p. 4 
175

 Ibid. 
176

 Ibid. 
177

 Ibid. 



82 

Selon Spinoza, la pensée et le corps constituent deux voies d’expression d’une même réalité, 

celle du sujet humain. Ce qu'il semble essentiel de relever chez Spinoza, c'est la nécessité pour 

l'individu d'exister au travers de son environnement. L'existence du sujet humain provient de la 

rencontre et le corps qui en émerge devient lieu de connaissance. Le conatus, littéralement 

“effort de persévérer dans son être”, participe à la puissance propre de l'individu en tant qu'élan 

vital. Cet élan constitue une concrétisation de l'existence humaine, ce par quoi le sujet 

“concrétise, matérialise et crée”
178

. De ce même fait, le sujet transforme l'extérieur tout en 

transformant son propre corps à travers le mouvement. Henri Bergson décrit la vie comme “un 

jaillissement ininterrompu qui se cherche à travers des formes toujours nouvelles (l'évolution 

créatrice). L'élan vital permet à l'homme, au moyen de l'intuition, de créer dans le présent”
179

. 

Le lâcher-prise peut être abordé par ces mêmes considérations métaphysiques. En me fiant à la 

philosophie spinoziste, je comprends la diversité des points de vue concernant cette notion. 

Tantôt évoqué sous le spectre du corps, tantôt abordé comme un mécanisme d’esprit, il est en 

proie constante au dualisme cartésien. Le trait d’union du lâcher-prise comme le trait d’union 

unissant auparavant les sphères psychique et corporelle dans le domaine de la “psycho-

motricité”
180

 signe la nécessité d’une intervention tierce. Cette affection tierce vient consolider 

le pont tant omis de nos deux réalités existentielles, quand bien même ce changement d’état 

corporel en est le soubassement. Voilà pourquoi, à mon sens, le lâcher-prise est parfois 

recherché, parfois évité. Certaines personnes sont en proie à des tensions qu’ils rêvent de voir 

s’envoler ; pour d’autres, ces mêmes tensions sont sécurisantes, signes de vie. A la base de ce 

mouvement réside une affection du corps à laquelle nous ne prêtons pas la même 

représentation ni les mêmes sensations. Aucun changement d’état ne peut être assimilable à un 

autre. Par ailleurs, j'interprète ce trait d'union comme la nécessité de renouer avec la sphère 

relationnelle ; aucune existence n'est rendue possible sans la relation qu'elle entretient avec 

l'environnement. Plus encore, voilà pourquoi certains lâchent prise dans une relation, un travail, 

un sport, ou tout autre événement l’y confrontant ; parce que nos corps s’éprouvent en 

interaction permanente avec notre environnement, nous ne tenons pas aux mêmes éléments et 

le besoin de les lâcher ne se situe pas au même niveau pour chacun. Il revient en 

                                                 
178

 Pifteau (2017), p. 24 
179

 Bergson, cité par Pifteau (2017), p. 24 
180

 Delaroche (2018), p. 110 



83 

psychomotricité, comme évoqué ci-dessous dans mes entretiens, d’écouter avec humilité 

comment ces prises résonnent dans le corps et quelles parties de celui-ci sont prêtes à lâcher, ou 

non : “si l'autre ne lâche pas, la grande humilité de se dire que son corps est plus au courant 

que nous de  quel endroit est mieux de lâcher pour son bien-être”. 

En psychomotricité, il ne s’agit pas de rompre totalement avec la perspective dualiste mais de 

cesser de s’y accrocher, la lâcher pour mieux s’en servir comme support à l’émergence de 

nouvelles conceptions de la profession. Renoncer soudainement au dualisme cartésien serait 

nier notre histoire et les enjeux encore actuels des professions de santé, y compris la nôtre. Si 

nous pouvons comprendre les deux réalités du corps et de l’esprit comme intégrées à un tout, 

c’est bien parce qu’elles ont d’abord été entendues séparément : “la psychomotricité ne se 

définit plus comme un aller-retour entre corps et esprit, mais aller-retour entre point de vue sur 

le tout et point de vue sur les parties, en tant qu’elles entrent en relation avec le tout”
181

. 

3. L’art et la technique : apports philosophiques 

Dans mon enseignement et ma pratique psychomotrice, la question de la technique a 

régulièrement fait son apparition. Elle faisait écho à l'opposition parfois perceptible au cours de 

ma formation et de mes stages entre la rééducation et la thérapie. En première année d’études, 

prise dans une angoisse de manquer à mon rôle de future psychomotricienne, je me suis 

rapidement saisie d’une définition tautologique et sans relief de la psychomotricité : une 

profession paramédicale chargée de la rééducation, l’éducation et la prévention de troubles 

psychomoteurs. Plus j’avançais dans les études, plus l’aspect rééducatif me posait problème : 

c’était ma façon de renier les aspects jugés fonctionnel et techniciste de la profession et refuser 

ainsi de proposer aux patients des “solutions toutes faites” pour répondre à leur souffrance. J’ai 

donc préféré entrevoir la profession comme une thérapie psychomotrice : la moins intrusive 

possible, elle consisterait à proposer au patient des conditions environnementales propices à la 

guérison afin de l’accompagner dans le maintien d’un équilibre dynamique.
182

 Pour avoir 

éprouvé ces deux façons d’être au cours de mes stages, le paradoxe s’est situé dans l’aspect 

rassurant que m’offrait l’anticipation d’une démarche rééducative. Savoir, présupposer, 

                                                 
181

 Ibid., p. 104 
182

 Delaroche (2018) 



84 

programmer les séances. En me détachant de ces jugements personnels, je souhaite questionner 

ces deux versants de la profession au travers des approches philosophiques de l’art et la 

technique. 

Alain
183

, philosophe français du XXème siècle, discute de la différence entre technique et art 

en opposant les termes artisan et artiste. Pour l’artisan, l’idée précède l’exécution de son œuvre. 

L’artiste se différencie en ceci qu’à l’origine de sa création se situe l’observation. Plus 

précisément, il s’agit dans ce travail créateur d’observer la matière qu’il transforme. Cette 

matière malléable impose des contraintes propres à sa nature. Pour Alain, l’artiste est 

spectateur de son œuvre : il s’en étonne lui-même. L’inspiration de l’artiste vient de l’œuvre en 

train de naître. La différence majeure entre artiste et artisan concerne le rapport entretenu entre 

l’idée et l’exécution. En psychomotricité, la matière qui nous intéresse est celle de l'être 

humain. L’idée de percevoir l’issue d’une prise en charge ou à moindre échelle, d’une intention 

thérapeutique isolée, me semble contrainte par le caractère unique de chacun des êtres auxquels 

nous nous adressons. L'empreinte subjective de ces êtres en mouvement impose ainsi des 

contraintes qui leur sont propres. Le psychomotricien, comme l’artiste, exerce une action 

auprès de ces personnes mais sa puissance créatrice n’a d’égale que la puissance d’agir 

dynamique des individus rencontrés. “Le corps à chaque instant, à travers l’état de sa structure, 

remaniée en permanence, et en particulier de sa tonicité, qui a été traversée de toutes les 

impressions et expressions du sujet, est porteur de l’histoire du sujet”
184

. 

Dans la prise en charge psychomotrice, quelque chose “tient” : source d’ancrage et de sécurité 

pour nos patients, notre structure et organisation corporelles doivent nous être assez familières 

pour servir de support. Au même titre que les patients que nous rencontrons, le lâcher-prise est 

un mouvement que nous traversons pour mieux nous laisser imprimer, pour mieux nous 

transformer et nous créer continuellement. C’est dans cette rencontre entre deux êtres 

mouvants que le psychomotricien, par la connaissance et la reconnaissance de son mouvement 

et de son appartenance professionnelle, accompagne son patient en même temps qu’il s’émeut 

de cette rencontre. 

Pour nos patients comme pour nous, le lâcher-prise au regard d'une perspective unitaire de 

                                                 
183

 Alain (1920) 
184

 Pifteau (2017), p. 46 



85 

l'être humain est impossible pour des personnes qui pensent avant d'agir, pensent en agissant ou 

imaginent posséder un corps. 

Selon Romain Delaroche, il fait de moins en moins sens de séparer les notions d’éducation, 

rééducation ou thérapie, tant celles-ci se rencontrent dans le lieu commun de la prise en charge 

psychomotrice : “parfois nous nourrissons le patient de procédures, de séries déterminées et 

précises, dont on sait approximativement la pertinence dans un modèle humain généralisé, 

tantôt on fournit le terrain et les moyens au patient d’exercer un comportement de frayage et 

d’auto-apprentissage.”
185

 L’utilisation du terme thérapie pour signer de notre engagement 

psychomoteur semble faire sens au regard de sa signification étymologique, “prendre soin”
186

. 

 

III) Tenir-lâcher en temps de crise : de l'épidémie aux enjeux d'une profession 

Cette année en psychomotricité a accusé le coup de différentes crises sociales en France : après 

le mouvement des “gilets jaunes” et la réforme des retraites, la France, et plus encore le monde, 

est touchée par l’épidémie du Covid-19, en proie à un système de santé engagé mais fragilisé 

par un manque de moyens. Ces différentes crises ont bousculé à leur échelle le monde dans 

lequel nous nous inscrivons et plus particulièrement les flux de mouvements, les flux 

économiques et sociaux. Dans cette partie, j'aborderai la crise sanitaire aiguë engendrée par 

l’épidémie du Covid-19 pour étayer une réflexion sur les enjeux structurels de la 

psychomotricité. 

1. Un temps de crise 

a) “Nous sommes en guerre” 

Je souhaite souligner les éléments d'un des discours officiels
187

 d'Emmanuel Macron, actuel 

Président de la République, qui teintent la crise que nous traversons d'une façon particulière. 

Pour commencer, les occurrences du pronom “nous” sont fréquentes et ont selon moi pour 

                                                 
185

 Delaroche (2018), p. 103 
186

 Ibid. 
187

 https://www.lemonde.fr/politique/article/2020/04/13/nous-tiendrons-l-integralite-du-discours-d-emmanuel-

macron_6036480_823448.html  

https://www.lemonde.fr/politique/article/2020/04/13/nous-tiendrons-l-integralite-du-discours-d-emmanuel-macron_6036480_823448.html
https://www.lemonde.fr/politique/article/2020/04/13/nous-tiendrons-l-integralite-du-discours-d-emmanuel-macron_6036480_823448.html


86 

finalité de rassembler l'ensemble de la population dans un but commun, celui de combattre 

l'épidémie. Ce sont désormais “nos” fonctionnaires et personnels de santé, “nos” médecins, 

infirmiers, aides-soignants, ambulanciers, secouristes, militaires, pompiers ou pharmaciens, et 

enfin, “notre” vie quotidienne, “notre” économie, “notre” peuple, “notre” pays, “notre” 

solidarité et plus encore “notre” monde. En temps de crise, le discours valorise ce qui nous 

rassemble plutôt que ce qui nous divise. En parlant de combat, il utilise de nombreuses 

expressions du registre belliqueux : nous sommes “au front”, “faisons face”, réunissant “nos 

forces” pour le futur afin d'entrevoir la fin définitive de cette “épreuve”. L'épidémie est alors 

annoncée comme un ennemi que nous, citoyens, devons combattre pour avancer. Plus encore, 

lorsque le discours ne fait pas état des tensions qui meuvent la France, les occurrences invitant 

ou constatant la nécessité de “tenir” sont nombreuses. Lorsque la crise menace l'intégrité 

existentielle de ses citoyens en les confrontant à l'inquiétude d'une chute parfois mortelle -pour 

soi, pour ses proches, pour l'humanité- le discours est ferme : nous devons tenir. 

b) Les aléas du confinement 

Une phrase restera gravée dans l’histoire de l’épidémie : “restez chez vous”. Les mesures du 

gouvernement sont claires : en restant confinés chez nous, nous diminuons le risque de 

propagation du virus Covid-19, dont les effets engagent le pronostic vital chez des personnes à 

risque. J’ai donc “coupé les ponts”, forcée de lâcher ce qui me maintenait en lien avec les 

autres : études, stages, sorties entre amis ou en famille. Les dispositions à l’œuvre pour lutter 

contre l'épidémie constituent désormais des limites qu'il m'est impossible de franchir. Des 

limites sécurisantes, pour le bien de la population, en même temps que contraignantes, 

touchant de près les libertés individuelles, à commencer par la première que nous ayons 

connue : nous mouvoir. Cantonnée à rester chez moi, j'éprouve comme beaucoup la solitude, 

forcée de lâcher prise sur tout ce qui me main-tenait en mouvement. Plus que jamais, nous 

sommes invités à re-visiter notre intériorité. Alors oui, je me recentre, je suis plus à l'écoute de 

mes besoins, je me détends, quitte à me surprendre à rire seule. Je privilégie les activités qui 

répondent à mes besoins essentiels : manger, me soigner, me reposer. Mais le temps se fait long. 

De la solitude émerge des élans de créativité : musiciens, acteurs, artistes, danseurs, 

humoristes... De nombreuses personnes utilisent la création pour relancer une dynamique 



87 

pendant le confinement, pour eux, mais également pour continuer d'entretenir un lien avec les 

autres. 

c) Ensemble et séparément : comment panser la discontinuité ? 

Quand sonne 20h, je suis émue par les lumières qui s'échappent des fenêtres de la cour 

intérieure où je suis confinée. Je ne distingue pas les silhouettes mais j'entends le son de tous 

les applaudissements qui chantent à l'unisson. Puis vient le printemps et je découvre le visage 

de mes voisins au soleil couchant. Je tape fort, comme pour encourager ce mouvement de 

solidarité, et me relâche au fur et à mesure du temps, portée par le groupe, acceptant de faire 

partie d'un mouvement plus grand encore. Parmi différentes actions solidaires, de nombreuses 

personnes se sont engagées à renforcer les équipes soignantes, en proie à un système de santé 

gravement sollicité par l'ampleur croissante de la crise. A l'occasion d'une brève mission, j'ai 

accompagné une équipe en EHPAD
188

, comme aide-soignante. J'ai éprouvé le stress des 

équipes en manque d'effectifs, mais aussi et surtout, au sein de l'unité Alzheimer, des montées 

d'angoisse, des personnes mal protégées ou mourantes du Coronavirus. Néanmoins, la 

solidarité ne suffit pas à pallier l'isolement de nombreux patients dont les prises en charge, 

notamment en psychomotricité, ont été brutalement interrompues. Comment penser la 

continuité pour nos patients en manque de soins ?  

L'authenticité de la relation en psychomotricité permet à nos patients d'intégrer le support de la 

prise en charge.
189

 Grâce au cadre et à la relation, à la contenance et au dialogue tonico-

émotionnel, les patients ont la possibilité, dans ce dispositif, d'intégrer les bons éléments de la 

prise en charge pour en faire un appui interne sécurisant et stable. Lorsque la continuité d'être 

est menacée par des traumatismes personnels ou collectifs comme nous le vivons actuellement, 

il faut pouvoir y porter attention et la restaurer. Ce qui fait lien entre l'avant et l'après-crise, 

l'avant et l'après lâcher-prise, c'est la permanence de notre être dans sa stabilité structurelle et 

sa capacité à faire face aux changements d'état. “Dans la succession régulière des séances, ce 

qui s’élabore dans la relation, c’est que l’autre se découvre être”
190

.  Le sentiment de continuité 

d'existence permet de protéger notre identité des angoisses qui la menacent. “Ceci suppose que 

                                                 
188

 Établissement d'Hébergement pour Personnes Âgées Dépendantes 
189

 Cf. supra, p. 70 
190

 Miglioranza (2010), para. 27 



88 

malgré des changements internes ou externes, l'individu perçoit quelque chose de lui, de l'ordre 

d'une cohérence, d'une unité interne stable.”
191

 Lâcher prise, c'est la voie de la régulation 

tonico-émotionnelle lorsqu'un événement nous met “sous tension” ; dans les facteurs 

endogènes ou exogènes que nous souhaitons contrôler, nous nous usons alors même que la 

force se situe dans l'acceptation. Si notre sentiment de continuité d'existence est fragilisé, c'est 

précisément par peur de la chute, de la désorganisation interne, que nous luttons, mais en vain. 

La véritable puissance réside dans la possibilité de se transformer sans perdre son identité, et de 

faire des événements extérieurs une force interne qui consolidera nos appuis dans leur 

possibilité d'accueillir de nouveaux événements. 

d) Individualisme et interdépendance : du confinement à la nécessité d'un “vivre 

ensemble” 

Mesures obligent, l'isolement doit être de rigueur. Que nous vivions le confinement seuls ou 

accompagnés, nos rapports sociaux sont brutalement bousculés. Comment se manifeste la 

rupture des liens sociaux ? Le confinement progressant, deux constats se sont imposés à moi. 

En premier lieu, l'interruption prolongée des flux qui régissent l'activité de notre société met à 

mal nombre de personnes, structures et économies. Une grande majorité des établissements 

sont fermés le temps de la crise car considérés comme “non-essentiels” : restaurants, magasins 

de ventes et centres commerciaux, établissements scolaires, universitaires et sportifs, salles de 

conférences, réunions, spectacles, cinémas, etc. Du côté des entreprises, celles-ci doivent 

adapter leurs conditions de travail en imposant le télé-travail, un chômage partiel ou en 

adaptant l'activité. L'important est de respecter autant que faire se peut les mesures exigées de 

préservation de la santé collective. Ma deuxième observation concerne l'accroissement d'une 

marginalisation causée par cette rupture des liens : personnes sans-abri, toxicomanes, prostitué-

e-s, etc. Les professions habituellement marginalisées deviennent subitement vitales pour le 

bien de la population : caissiers, agents de nettoyage, vigiles, livreurs, facteurs, éboueurs, etc. 

“Il faut bien que les bâtiments soient nettoyés et protégés, que les clients soient servis et livrés. 

Il faut que la routine soit maintenue, coûte que coûte”
192

. Ces observations faites, je réalise que 

l'individualisme occidental éprouve des limites à protéger l'entièreté d'une population et que les 

                                                 
191

 Fedon (2017), p. 7 
192

 https://www.streetpress.com/sujet/1584637765-confinement-luxe-dont-pauvres-sont-prives/  

https://www.streetpress.com/sujet/1584637765-confinement-luxe-dont-pauvres-sont-prives/


89 

interactions sont nécessaires à cette même protection : pour nous, confinés, en manque de 

socialisation, pour la société, en manque de liens. 

Les aléas du confinement bouleversent les dynamiques sociales : nous lâchons ce qui nous unit 

aux autres et nous recentrons sur nous, en même temps que nous constatons la nécessité d'une 

interdépendance systémique. Comme pour le lâcher-prise, ce temps de crise met en exergue 

l'évidente nécessité d'une collaboration subtile entre une propension à “tenir” et une propension 

à “lâcher”. D'un équilibre dynamique, nous sommes entraînés vers la chute et parfois, certains 

d'entre nous tombent. Ce sont en premier lieu les personnes fragilisées par le système, et je 

pense notamment à nos patients, chez qui la crise peut avoir un effet profondément 

désorganisateur et parfois mortel. Lors de ma mission, j'ai rencontré des patients perdus, en 

manque de repères, menaçant de se suicider tant l'inquiétude les envahissait. Ne dit-on pas que 

l'important n'est pas la chute, mais l'atterrissage ? Vient alors le temps de “constater les dégâts”, 

faire état des lieux de la dangerosité de la situation et des mesures à prendre pour se ressourcer, 

se protéger, prendre des forces et des décisions, au niveau étatique. Enfin, lorsque nous 

“touchons le fond”, il est temps de “tenir le coup”, “remonter la pente”, “sortir” de la crise en 

réunissant nos ressources pour améliorer l’état de la santé collective. Les trois temps de la crise 

m'évoquent les trois temps du processus en mouvement -tomber, peser, repousser- et la 

nécessité de lâcher pour mieux tenir encore. Dans notre société, les éloges s'orientent vers le 

lâcher-prise, la détente, la nécessité d'un bien-être individuel, mais la crise m'éclaire sur notre 

besoin d'interdépendance dans la réalisation de cette tâche et sur la complémentarité cyclique 

du lâcher-prise et du tenir-prise. Comment la psychomotricité, au regard des perspectives 

philosophiques et des notions systémiques que je m'apprête à évoquer, peut-être entendue 

comme une profession de lien ? 

2. Vers une approche systémique du lâcher-prise 

a) Être au monde 

Être un corps, voilà tout l'enjeu de la philosophie spinoziste. Je me souviendrai longtemps 

d'une question posée par Olivier Grim
193

 à l'occasion d'un cours : “sommes-nous propriétaires 

                                                 
193

 Grim (2019) 



90 

de notre corps ?”. Les sociétés occidentales poussent de plus en plus vers l'individualisme, 

proférant le culte d'un corps jeune, séduisant, puissant, omettant parfois de considérer son 

caractère périssable. En occultant par ailleurs les dimensions subjective et sociale du corps, le 

savoir médical réduit ses enjeux à une lecture mathématique de notre machine humaine, afin de 

permettre à son “propriétaire” d'en user comme bon lui semble : “l'opposition entre l'homme et 

son propre corps est devenue la version moderne du dualisme corps-esprit”
194

. “Maintenant je 

crois que les individus sont culturellement conditionnés, valorisés et renforcés en fonction de 

comportements qui sont en fait des perversions des directions naturelles de la tendance 

actualisante unitaire.”
195

 

La philosophie de Maurice Merleau-Ponty
196

 rend compte des rapports que les hommes 

entretiennent avec le monde. Il pose le principe que toute conscience est conscience de quelque 

chose, selon le principe d'intentionnalité. La dépendance de l'individu à l'environnement dans 

lequel il se développe est ainsi d'emblée posée. Des animaux à l'homme, chaque être vivant se 

construit dans un environnement propre et le perçoit selon des caractéristiques et besoins qui 

lui sont propres. L'homme -comme les animaux- n'étant pas uniquement réceptacle enregistrant 

passivement la réalité extérieure, il agit, par cette perception même, sur l'environnement par sa 

puissance d'agir. Pour Merleau-Ponty, l'intentionnalité est une visée sur le monde autant qu'une 

action sur celui-ci. La perception, “c'est artificiellement qu'elle est séparée des fonctions 

motrices de l'organisme alors qu'en réalité perception et motricité sont intriquées. Nous 

pouvons écrire que la perception est une action.”
197

 

L'être humain prend sens dans les interactions qu'il entretient avec son environnement : son 

existence se façonne à l'intérieur d'un circuit relationnel qui rétrospectivement le nourrit à son 

tour. Dans cette cyclicité de l'être au monde, “l'individu-sujet construit son être qui, en vertu de 

ses qualités, peut s'appréhender lui-même de l'intérieur comme sujet et par l'extérieur comme 

objet, tout en demeurant sujet”
198

. Selon moi, si l'individualisme occidental a pour conséquence 

la préservation de l'être dans sa dimension solitaire, le lâcher-prise constitue une invitation à 

lâcher, afin de recevoir cette nourriture environnementale pour soi. Mais si nous étions plus au 

                                                 
194

 Le Breton, cité par Cristaldi (2013), p. 65 
195

 Rogers, cité par Moore & Ducroux-Biass (2009), para. 7 
196

 Vandewalle, Meurin & Busschaert (2007), p. 14 
197

 Ibid. 
198

 Delaroche (2018), p. 89 



91 

fait de l'impossibilité de dissocier le recevoir au donner, nous serions tenus d'entrevoir la 

circularité existentielle qui nous fait également nous tenir, nous présenter au monde, lui offrant 

un peu de nous en le façonnant.  Ainsi, nous ignorons à quel point lâcher prise ne relève pas de 

l'abandon ou du rejet, mais de l'intégration à soi, provoquant par cette même occasion une 

transformation capable de modifier le monde dans lequel nous nous inscrivons. 

Force a été de constater, en ces temps difficiles, que la crise épidémique durant laquelle nous 

avons été invités à lâcher nos rapports à l'environnement, ont par cette même occasion 

engendré une préservation de la nature ; l'eau s'éclaircit, la pollution se fait moindre, on en 

verrait presque les étoiles à Paris. Le lâcher-prise est au cœur des enjeux de société tant il 

bouscule nos habitudes à consommer, agir sur la nature et en tirer profit : cette attitude me 

renvoie aux tendances à prendre pour soi, ou à exercer une emprise sur son environnement. 

Lâcher, c'est accepter de ne pas prendre en excès en laissant la liberté à l'ensemble des 

composants vivants de se saisir des conditions environnementales. En intégrant avec humilité 

ce qu'il nous est donné de percevoir, nous le transformons, nous le recréons, en fonction de ce 

que nous sommes. Ainsi, nous offrons au monde la possibilité de se dérouler dans une 

circularité inconditionnelle qui n'a d'égale que la capacité de l'homme à “persévérer dans son 

être”. C'est de cette façon que j'entrevoie l'originalité de la profession de psychomotricien. En 

travaillant avec nos patients sur l'équilibration de leur structure interne, les invitant à ne pas 

souffrir de trop lâcher ou de trop prendre, nous nous engageons à préserver un équilibre 

dynamique interne propice à l'équilibration d'un environnement plus vaste encore. 

b) De l'architecture au corps : approche systémique 

La tenségrité a été abordée pour décrire la façon dont les dynamiques “tenir” et “lâcher” 

s'inscrivent dans notre corps.
199

 Comme nous venons de le voir, l'individu est empreint du 

monde autant qu'il le transforme. Je souhaite effectuer un parallèle entre les structures en 

tenségrité abordées par Damien Claeys
200

 et la dynamique de l'individu-environnement. 

La tenségrité est récente dans l'histoire du développement architectural et concerne des 

structures qui tiennent grâce à l'équilibration des forces de tension et de compression de ses 

                                                 
199

 Cf. supra, pp. 61-62 
200

 Claeys (2017) 



92 

éléments. Les principes de construction mettent en évidence deux alternatives structurelles de 

base. Lorsque les éléments sont  posés sur le sol ou un support (compression), ils sont associés 

à la rigidité ou solidité de la structure ; lorsque ceux-ci sont pendus à un autre élément 

(traction), ils sont associés à l'idée de légèreté et de souplesse. Prise dans sa globalité, la 

structure tensègre associe ces deux composantes qui assurent l'équilibre global. Les structures 

établies sur la tenségrité sont réalisées en reliant des barres (éléments de compression) par des 

câbles (éléments de tension), sans relier directement les barres entre elles.  Dans ses travaux sur 

la tenségrité, Benoît Lesage confère la solidité au système osseux du corps, et la souplesse aux 

muscles et fascias.
201

 

Jusqu'à la moitié du XIXème siècle, les structures se conçoivent essentiellement en 

compression, faisant état d'un agencement d'éléments hiérarchisés selon un ordre précis et 

statique.
202

 Je souhaite faire une analogie avec le développement de la psychomotricité et la 

remise en question, à cette même période, de la nature du lien entre le corps et l'esprit. Avant 

cette période, l'esprit était considéré comme divin, désincarné, représentant une entité “au-

dessus” du corps, exerçant alors une force descendante sur celui-ci. Néanmoins, au milieu du 

XIXème siècle, les observations de Wilhelm Griesinger
203

 vont dans le sens d'une mise en 

évidence du lien entre maladies mentales et affections du corps dans le domaine “psycho-

moteur”. A cette même période, les forces structurelles en architecture ne sont plus uniquement 

en compression -forces descendantes- mais tendent à l'homogénéisation des forces de 

compression et traction. Comment puis-je certifier de cette analogie entre architecture et 

architecture du corps ? Pour Benoît Lesage, il est essentiel que l'individu, au cours de son 

développement psychomoteur, puisse explorer deux qualités de mouvement : “un individu qui 

ne connaît que le schème de “céder et pousser” tend à se confiner dans son espace propre et 

manque de capacité à se déployer, tandis que le “chercher à atteindre” confère une légèreté, qui 

si elle n'est pas pondérée par le push tend à une certaine désincarnation et un manque de 

racines”
204

. La première qualité serait nécessaire à l'établissement d'une kinesphère, c'est-à-dire 

un espace personnel, le second permettrait à l'individu d'en franchir les limites.
205

 Dans ces 

                                                 
201

 Cf. supra, p. 62 
202

 Claeys (2017) 
203

 Cf. supra, pp. 30-31 
204

 Lesage (2006), p. 196 
205

 Brainbridge Cohen, cité par Lesage (2006) 



93 

deux schèmes de mouvements fondamentaux et présents depuis les débuts de la vie, 

l'orientation vers un objet amène un allègement de soi : nous nous étirons vers quelque chose. 

En revanche, le “pousser” amène une densification de soi. Les propos de Damien Claeys vont, 

d'un point de vue architectural, dans le sens de ces deux mouvements : “toutes ces forces 

sollicitent la structure en poussant sur certains composants (compression) et en tirant sur 

d'autres (traction)”
206

. 

Ce constat d'une concrétisation de la structure corporelle au regard de l'architecture m'aide à 

penser la problématique de patients, en psychomotricité, en prise exacerbée sur leur 

environnement ou au contraire, en perte totale de prise, que nous pourrions assimiler à la perte 

de contrôle. Cette comparaison met en évidence les enjeux des liens de dépendance et 

d'indépendance à l'égard de l'environnement dans lequel les individus progressent. Une perte 

de contact extrême à l'environnement entraîne un retour vers soi faisant perdre à la personne 

son rapport vital à l'environnement. A contrario, à trop s'y accrocher, il est en proie à la 

dépendance, à la perte des limites corporelles. Le corps est bel et bien cette structure tensègre 

qui trouve son équilibre dans l'harmonisation des jeux de forces. Le lâcher-prise pourrait être 

proche d'un mouvement d'indépendance, tandis que le tenir-prise, proche d'un mouvement de 

dépendance. Tout l'enjeu se situe dans la complémentarité de ces deux mouvements, car la 

constitution de nos limites propres est aussi essentielle que nos interactions à l'environnement. 

La structure tensègre est composée d'éléments connectés par des articulations. Celles-ci ont 

pour caractéristique d'être élastiques, permettant à la structure de moduler sa forme. Par ailleurs, 

l'ensemble est spatialisé car la structure est composée de trois éléments au minimum : les 

efforts se transmettent ainsi dans les trois directions de l'espace. Comment se répartissent ces 

efforts ? Grâce à l'équilibre de compressions et tractions, la structure est autonome et tient toute 

seule. Elle peut recevoir des sollicitations provenant de forces extérieures de façon élastique : 

elle se déforme sans perdre intégrité et se caractérise ainsi par une résistance et une souplesse. 

La logique structurelle provient de la cohérence avec laquelle les éléments qui la constituent 

sont mis en lien. Enfin, toute enveloppe ajoutée à la structure crée une frontière entre intérieur 

et extérieur et prend appui sur la structure : elle doit donc elle aussi être déformable. Selon 

Damien Claeys, le système, quel qu'il soit, peut être défini par l'“ensemble d'éléments en 

                                                 
206

 Claeys (2017), p. 3 



94 

interaction dynamique orientés en fonction d'un but”
207

. Par analogie, la structure tensègre 

systémique est mobilisée dans le but d'“assurer la rigidité structurelle et l'intégrité formelle”. 

Prêtons attention aux principes conceptuels du système tensègre. Par le principe d'économie, la 

structure est construite à partir des vides. L'énergie interne mobilisée par les forces structurelles 

est minimale et ce principe trouve racine dans l'observation des formes naturelles. 

Le principe de circularité confère à la structure son caractère non-hiérarchique : si un point est 

sollicité, toute la structure s'en voit modifiée, sans faire état d'une causalité linéaire. Le principe 

d'émergence concerne la mise en relation dynamique des éléments qui rendent possible la 

génération d'une structure globale : le comportement de la structure n'est ainsi pas réductible au 

comportement d'un seul de ses composants. L'auto-équilibre s'explique par l'auto-contrainte 

structurelle et la stabilité structurelle si les sollicitations provenant de l'environnement extérieur 

sont raisonnables. Le principe d'auto-contrôle fait que les éléments et les relations qui la 

constituent peuvent varier en temps réel. Enfin, selon le principe de motricité, les articulations 

permettent l'émergence d'un mouvement, comme le dépliage. 

Ce qui m'interpelle ici, c'est la puissance réflexive de la nature sur la façon dont l'homme, à 

partir d'une structure interne tout autant proche de la nature, façonne à son tour un 

environnement qui lui ressemble. Le corps est bel est bien cette structure tensègre composée 

d'éléments solides squelettiques et d'éléments souples musculaires et fasciaux. Lui aussi est 

spatialisé par la nature même de ses os qui donnent des directions au corps dans les trois pans 

de l'espace. Grâce à la modulation tonique, notre musculature a la possibilité de changer sa 

forme, modifiant ainsi de façon circulaire la forme de l'ensemble du corps. Cette année, j'ai été 

marquée par un cours encadré par Benoît Lesage
208

 lors duquel il nous a été proposé de 

marcher librement en mettant en tension un auriculaire. Par une conscience corporelle fine, 

nous pouvions percevoir l'impact de cette contraction sur l'ensemble de notre organisation 

tonique. La structure elle aussi est autoportante, grâce aux appuis que notre ossature constitue. 

Souple et résistant, notre corps est en capacité de s'adapter, se moduler, se transformer au 

contact de son environnement sans perdre ancrage, lorsque les sollicitations extérieures sont 

raisonnables. Ainsi, lâcher prise rend compte de la complémentarité essentielle d'éléments qui 

                                                 
207

 Claeys (2017), p. 25 
208

 Lesage, TD Anatomie fonctionnelle, Paris IFP Pitié-Salpêtrière, 2/09/2019 



95 

tiennent et qui lâchent à l'intérieur même de notre corps. C'est parce que notre intégrité se base 

sur des composantes en tension et des composantes en compression que ce mouvement est 

rendu possible. En lâchant prise, la structure corporelle se déforme et se module toniquement 

dans le sens d'un abaissement tonique, laissant céder nos muscles à la gravité, nous faisant 

tendre vers la compression gravitaire, la recherche d'ancrage. En quête d'appuis sécurisants, le 

lâcher-prise nous fait nous mouvoir, mais l'intégrité formelle de notre structure permet aussi de 

revenir à sa forme tenue. Et la nature structurelle de l'homme permet d'alterner continuellement 

les modulations de cette forme en nous permettant de lâcher et de tenir. Ce qui m'interpelle 

enfin, c'est l'interaction de la structure avec l'environnement : parce que nous sommes 

naturellement constitués de cette complémentarité tenir-lâcher, celle-ci est rendue possible dans 

notre rapport à l'environnement, qui entraîne une modulation constante de notre structure. Pour 

Fuller, tout l'univers est tenségrité.
209

 Si ce qui m'a intéressée dans cette recherche est le corps, 

c'est pour mieux le penser dans un système interactionnel, et plus encore dans un système 

sociétal. Ainsi, je souhaite conclure cette partie sur la nécessaire coexistence du “tenir” et du 

“lâcher” à l'échelle de l'homme, mais aussi à l'échelle du monde dans lequel l'humanité 

s'enracine. 

 

 

                                                 
209

 Claeys (2017) 



96 

CONCLUSION GENERALE 

Les entretiens sur le lâcher-prise ont mis en lumière une forte divergence de points de vue qui 

est à l'image des divergences présentes dans la littérature contemporaine. Les notions 

psychomotrices qui se dégagent des propos amenés par les participants ont rendu légitime une 

réflexion clinico-théorique en psychomotricité. Désormais, il m'apparaît évident que le lâcher-

prise occupe une place de premier plan dans notre domaine, en tant qu'il est partie intégrante du 

mouvement. Déployé dans le temps et l'espace, il permet à l'individu de se moduler 

toniquement en relation avec son environnement. Nous pourrions suggérer qu'en pensant le 

lâcher-prise sous le spectre de la psychomotricité, je n'ai fait qu'ajouter un outil de 

compréhension à d'autres déjà présents, continuant ainsi d'entretenir les doutes et les 

incertitudes. C'est en partie vrai. Néanmoins, la psychomotricité étant une profession de lien, je 

pense assurer que si le lâcher-prise est tant évoqué dans les registres tantôt psychologique, 

tantôt physique, c'est parce qu'ils sont pris dans la tourmente de la perspective dualiste qui 

continue de teindre nos modes de pensée occidentaux. Mais s'il n'y a rien à renier dans ces 

considérations comme il n'y a rien à renier dans la diversité des propos utilisés pour décrire le 

lâcher-prise, c'est précisément parce qu'ils incarnent deux réalités de l'être humain. Pour penser 

l'être ou l'être psychomotricien, il n'est pas question de lutter contre des théories établies, mais 

plutôt de les intégrer comme support pour en comprendre l'évolution, et ainsi mieux la 

transformer. Lâcher prise, en somme. 

Dans un travail de continuité entre les propos recensés et ma réflexion clinique de stage, je me 

suis aperçue qu'il n'y avait pas de rupture idéologique entre les participants aux entretiens et 

mes patientes. Cette observation questionne selon moi la nature de la continuité entre le 

“normal” et le “pathologique”. Finalement, ce qui diffère entre les propos recueillis lors de mes 

entretiens et ceux de ma patiente, ce n'est pas tant les caractéristiques prêtées au lâcher-prise 

que le degré de souffrance provoqué par la difficulté à lâcher prise. Par analogie, la question de 

la norme revêt toute son importance dans le domaine de la psychomotricité. Selon Olivier Grim, 

il nous faut, en tant que professionnels, éviter le piège du rapport à la norme : “Il s'agit 

d'évaluer un degré de souffrance d'être au monde et d'apporter à la suite des réponses et des 

solutions pour réduire cette douleur car c'est à cela que nous avons affaire : à des êtres qui 

souffrent et non pas à des machines mal construites ou endommagées qu'il convient de réparer 



97 

avec trois bouts de ficelle et un faisceau laser”
210

. La réflexion clinique a mis en exergue 

l'incarnation du lâcher-prise et la nécessité d'une coopération des propensions à “tenir” et 

“lâcher” pour une circularité vitale du mouvement. Ces deux versants dynamiques 

correspondent aux flux de mouvement qui traversent notre corps en continu. Grâce à 

l'alternance des flux contrôlé et libre, le sujet éprouve un cycle tonique qui le conduit à jongler 

entre deux attitudes. En se tenant, le sujet se densifie, marque ses limites et affirme son 

individualité ; a contrario, le lâcher-prise l'amène à estomper ses limites, s'ouvrir et se moduler 

au contact de son environnement. La mise en mouvement de l'être rend légitime l'action 

thérapeutique en psychomotricité. Porter attention au mouvement et penser le soin, c'est 

prendre en compte la dimension évolutive de l'être humain. Ainsi, l'authenticité de la profession 

réside dans la prise en compte de deux dynamiques en constante interaction : l'être humain et 

l'environnement. 

Parce qu'il est rare d'écrire un sujet de mémoire par hasard, écrire sur le lâcher-prise m'a aidé à 

entrevoir ma propre difficulté à lâcher prise. En questionnant la nature de l'être 

psychomotricien et plus particulièrement dans les vertus qui lui sont conférées à tenir et à 

lâcher dans son engagement corporel, j'en ai déduit que l'engagement ne pouvait avoir pour 

seul intérêt la clinique psychomotrice. L'individu étant plongé depuis sa conception dans un 

système d'interactions complexes, il s'inscrit dans un environnement qui le façonne et qui est à 

son tour transformé par l'être qu'il incarne et sa puissance d'agir sur le monde. Ainsi, l'équilibre 

qui constitue l'être dans ses possibilités d'alterner avec souplesse ses propensions à lâcher et se 

tenir corporellement n'a pas pour seule incidence l'équilibre interne. La cyclicité dans laquelle 

l'individu est pris est celle qui m'a permis de penser le lâcher-prise dans son enjeu systémique. 

Lâcher et tenir, sur le plan corporel, c'est faire un avec son environnement et s'en différencier 

dans une cyclicité permanente, faisant évoluer l'individu autant que le monde. 

Ainsi, le lâcher-prise n'apparaît plus comme cet objectif ésotérique et hors de portée que l'on 

rêverait de faire sien. Au regard d'une mise en abîme paradoxale, le lâcher-prise semble lui-

même constituer une prise que l'on souhaiterait atteindre. En le considérant comme un 

mouvement interne, nous faisons un pas vers une liberté relative à la puissance d'agir propre de 

l'être humain. Le lâcher-prise est à la base même de notre motricité et de notre capacité à 

                                                 
210

 Grim (2017), p. 253 



98 

s'émouvoir en se mouvant au contact de notre environnement. Prise dans son enjeu 

environnemental, la conscience de nos possibilités à lâcher prise sous-tend de penser l'éthique 

de l'engagement humain et ses propensions à donner et recevoir : “une éthique de la prise 

s'achève dans la sagesse de ne pas prendre, d'en laisser, de laisser place pour les autres, tout 

autant qu'on a eu le courage de prendre place”
211

. 

                                                 
211

 Abel (2009), para. 34 



99 

BIBLIOGRAPHIE 

 

Abel, O. (2009). Essai sur la prise : Anthropologie de la flibuste et théologie radicale 

protestante. Esprit, juillet (7), 111-123. doi:10.3917/espri.0907.0111 

 

Ajuriaguerra, J. de & Garcia Badaracco, J. (1953). Les thérapeutiques de relaxation en 

médecine psychosomatique. Presse Médicale, 15, 316-320. 

 

Ajuriaguerra J. de & Angelergues R. (1962). De la psychomotricité au corps dans la relation 

avec autrui, à propos de l’œuvre de Henri Wallon. L’Évolution psychiatrique, 27, 3-25. 

 

Alain (1920). Système des Beaux-Arts. Paris, France : Gallimard. 

 

André, P., Bénavidès, T. & Giromini, F. (2004). Corps et psychiatrie. Paris, France : Heures de 

France. 

 

Anzieu, D. (1995). Le Moi-peau. Paris, France : Dunod. 

 

Audibert, C. (2009). L'incapacité d'être seul et ses stratégies addictives. La lettre de l'enfance et 

de l'adolescence, 77(3), 23-30. doi:10.3917/lett.077.0023 

 

Bonnet, N. (2013). « Syndrome douloureux régional complexe de type 1 de la main : 

traitements simples ou sophistiqués ? » (Mémoire présenté en vue de l'obtention du Diplôme 

d’État de Masseur-kinésithérapeute). Institut lorrain de formation en masso-kinésithérapie, 

Nancy. 

 

Bronstein, C. (2012). Bion, la rêverie, la contenance et le rôle de la barrière de contact. Revue 

française de psychanalyse, 76(3), 769-778. doi:10.3917/rfp.763.0769 

 

Calais-Germain, B. (2016). Anatomie pour le mouvement (6è éd). Mondovi, Italie : Désiris. 

 



100 

Cayol, C. (2017). Pourquoi les chinois ont-ils le temps ?. Paris, France : Tallandier. 

 

Chabert, C., Cupa, D., Kaës, R. & Roussillon, R. (2012). Didier Anzieu : le Moi-peau et la 

psychanalyse des limites (2è éd.). Toulouse, France : Érès. 

 

Chapouthier, G. (2011). Mort biologique, mort cosmique. Le Carnet PSY, 154(5), 46-48. 

doi:10.3917/lcp.154.0046 

 

Chappé, R. (2003). Spinoza s'est-il contredit : Monisme ou parallélisme, et autres apories dans 

la philosophie de Spinoza. Le Philosophoire, 21(3), 145-170. doi:10.3917/phoir.021.0145 

 

Cilia, C. (2014). « L’engagement du psychomotricien dans la relation auprès de jeunes enfants. 

Une histoire de lâcher-prise ? » (Mémoire présenté en vue de l'obtention du Diplôme d'État de 

psychomotricité). Sorbonne Université, Paris. 

 

Claeys, D. (2017). La conception de structures en tenségrité : Analogies systémiques. Lieuxdits, 

12, 22-27. 

 

Condamin, C. (2009). Trauma, résilience et mémoire du corps. À propos d'un cas d'enfant 

sexuellement maltraité, approche projective et théorico-clinique. Bulletin de psychologie, 

503(5), 457-466. doi:10.3917/bupsy.503.0457 

 

Cristaldi, M. (2013). « Psychomotricité et interculturalité dans la méditerranée ». (Thèse 

présentée en vue de l'obtention du Doctorat en Sciences de l'Éducation). Université de 

Toulouse, Toulouse. 

 

Darcourt, G., (1993). Internat de psychiatrie – Nouveau programme. Paris, France : Heures de 

France. 

 

 

 



101 

Delaroche, R. (2018). «« La psychomotricité par elle-même » : contribution à l'auto-

modélisation d'une discipline » (Mémoire présenté en vue de l'obtention du Diplôme d'État de 

psychomotricité). Sorbonne Université, Paris. 

 

Dolto, F. (1984). L’image inconsciente du corps. Paris, France : Seuil. 

 

Dubourg, T. (2012). « Psychomotricité en soins palliatifs : un temps pour lâcher-prise ? » 

(Mémoire présenté en vue de l'obtention du Diplôme de psychomotricité). Institut Supérieur de 

Rééducation Psychomotrice, Paris. 

 

Fedon, M.-E. (2017). « La perte du sentiment de continuité d'existence chez le sujet atteint de 

démence : perspectives de soin en psychomotricité » (Mémoire présenté en vue de l'obtention 

du Diplôme de psychomotricité). Université de Bordeaux, Bordeaux. 

 

Fontanel, C. (2017). « Du mouvement au sujet, d'un sujet en mouvement. Quand la 

psychomotricité permet au sujet de vivre son corps en mouvement. » (Mémoire présenté en vue 

de l'obtention du Diplôme d' État de psychomotricité). Université Claude-Bernard, Lyon. 

 

Frecon, O. (2013). « La marche : trait d'union entre soi et l'autre. Approche psychomotrice des 

enjeux relationnels de la marche chez le jeune enfant et la personne âgée. » (Mémoire présenté 

en vue de l'obtention du Diplôme d'État de psychomotricité). Université de Bordeaux, 

Bordeaux. 

 

Fromage, B. (2007). Approche du vieillissement à travers l'expérience subjective. 

L'information psychiatrique, 83(3), 229-233. doi:10.3917/inpsy.8303.0229 

 

Grabot, D. (2004). Psychomotricien - Émergence et développement d’une profession. Cahors, 

France : Éditions Solal. 

 

Grim, O.  « Anthropologie du handicap ». 2019. IFP Pitié-Salpêtrière. Non publié à ce jour. 

 



102 

Grim (2017). Psychomotricité insoumise. Dans J. Boutinaud & F. Joly, Thérapies 

psychomotrices. 10 cas cliniques commentés. Paris, France : In press. 

 

Hery, L. (2016). « « Tu seras militaire ma fille ! » : enveloppes et précarité en périnatalité » 

(Mémoire présenté en vue de l'obtention du Diplôme d'État de psychomotricité). Sorbonne 

Universités, Paris. ffdumas-01359585f 

 

Lamer, J. le (2018). « Lorsque début de vie rime avec ruptures et discontinuités : Le soin en 

psychomotricité au service d'une sécurité interne défaillante chez l'enfant en situation de 

placement familial » (Mémoire présenté en vue de l'obtention du Diplôme d’État de 

psychomotricité). Université Claude-Bernard, Lyon. 

 

Laplanche, J. & Pontalis, J.-B. (2004). Vocabulaire de la psychanalyse. Paris, France : Broché.  

 

Lefèvre, A. (2011). 100% Winnicott. Paris, France : Eyrolles. 

 

Lehmann, J.-P., (2007). La clinique analytique de Winnicott. De la position dépressive aux 

états-limites. Paris, France : Érès. 

 

Lesage, B. « Anatomie fonctionnelle ». 2/09/2020. IFP Pitié-Salpêtrière. Non publié à ce jour. 

 

Lesage, B. (2013). « Notes de cours Benoît Lesage : Flux posturaux-moteurs et chaînes 

musculaires ». 

Repéré à http://www.danzaterapia-esprel.it/images/sussidi/chaines-doc-roma2013-r.pdf 

 

Lesage, B. (2017). Jalons pour une pratique psychocorporelle. Structures, étayage, mouvement 

et relation (2è éd.). Toulouse, France : Érès. 

 

Lesage, B. (2012). Dedans/Dehors. Dans B. Lesage (dir.), Jalons pour une pratique 

psychocorporelle (p. 116). Paris, France : Érès. 

 

http://www.danzaterapia-esprel.it/images/sussidi/chaines-doc-roma2013-r.pdf


103 

Lesage, B. (2006). La danse dans le processus thérapeutique. Fondements, outils et clinique en 

danse-thérapie. Ramonville Saint-Agne, France : Érès. 

 

Miglioranza, S. (2010). Quand la discontinuité laisse des traces. Dans : Pierre Denis 

éd., Continuité des soins, continuité psychique: Dans les traces de Myriam David (pp. 195-

207). Toulouse, France: ERES. doi:10.3917/eres.denis.2010.01.0195 

 

Moore, J. & Ducroux-Biass, F. (2009). Le lâcher-prise de qui je pense être : écouter le soi non 

conditionné. Approche Centrée sur la Personne. Pratique et recherche, 10(2), 68-84. 

doi:10.3917/acp.010.0068 

 

Musitelli, C. (2006). « La dépression : arrêt d'un processus en mouvement. » (Mémoire 

présenté en vue de l'obtention du diplôme de Danse-Thérapie IRPECOR). Échay, France. 

 

Nazou, R. (2015). « L’élaboration d’un cadre contenant en psychomotricité : l’importance de 

la contenance et du cadre thérapeutique dans l’accompagnement de l’instabilité 

psychomotrice » (Mémoire en vue de l'obtention du Diplôme d'État de psychomotricité). 

Sorbonne Universités, Paris. ffdumas-01187936f 

 

Olié, J.-P., Poirier, M.-F. & Loô, H. (2003). Les maladies dépressives. Paris, France : 

Flammarion. 

 

Paillard, J. (1976). Tonus, postures et mouvements. Dans C. Kayser, Physiologie, 3e éd. (p. 

521-728). Paris : Flammarion. 

 

Passemar, D. de (2013). « Soigner la dépression en psychomotricité : prendre conscience de 

son corps, aller à la rencontre de soi, devenir sujet » (Mémoire présenté en vue de l'obtention 

du Diplôme d’État de psychomotricité). Sorbonne Université, Paris. 

 

Pavot-Lemoine, C. « Tonus et fonction tonique ». 2020a. IFP Pitié-Salpêtrière. Non publié à ce 

jour. 



104 

Pavot-Lemoine, C. « Perception et représentation du corps : schéma corporel et image du 

corps ». 2020b. IFP Pitié-Salpêtrière. Non publié à ce jour. 

 

Peccia-Galletto, C., (2009). Le traumatisme psychocorporel : traces et empreintes contrastées. 

Enfances & Psy, 45(4), 140. 

 

Pifteau, L. (2017). « La création de soi. Comment le psychomotricien favorise-t-il le processus 

de croissance ? » (Mémoire présenté en vue de l'obtention du Diplôme de psychomotricité. 

Sorbonne Université, Paris. 

 

Potel, C. (2010). La question du cadre thérapeutique : La contenance, les limites, le corps. 

Dans C. Potel, Être psychomotricien (pp. 321-345). Toulouse, France : Érès. 

doi:10.3917/eres.potel.2010.01.0321 

 

Potel, C. (2019). Être psychomotricien, un métier du présent, un métier d'avenir. Paris, France : 

Érès. 

 

Redfield, J. A. (2010). Temporalités de l'être : Le Zen, la modernité, le contemporain. Diogène, 

232(4), 123-146. doi:10.3917/dio.232.0123 

 

Robert-Ouvray, S. (2007). L’enfant tonique et sa mère. Paris, France : Desclée de Brouwer. 

 

Robert-Ouvray, S. (2015). Intégration motrice et développement psychique : une théorie de la 

psychomotricité. Langres, France : Desclée de Brouwer. 

 

Robert-Ouvray, S. & Servant-Laval, A. (2011). Le tonus et la tonicité. Dans P. Scialom, F. 

Giromini & J.-M. Albaret (dir.), Manuel d'enseignement de psychomotricité. (p. 145-177). 

Paris : De Boeck-Solal. 

 

Roussillon, R. (2013). Paradoxes et situations limites de la psychanalyse. Paris, France: 

Presses Universitaires de France. doi:10.3917/puf.rous.2013.01. 



105 

Sechaud, E. (2007). La pensée de Didier Anzieu. Le Carnet PSY, 117(4), 18-23. 

doi:10.3917/lcp.117.0018 

 

Suzuki, D.-T. (1958). Essais sur le bouddhisme Zen. Paris, France : Albin Michel. 

 

Taly, V., Pesneau, A., Nagara, E., Riou-Bourdon, M., Clouët-Coudreuse, M. & Amar, M. 

(2013). Le développement de la capacité à être seul chez un enfant observé. La psychiatrie de 

l'enfant, 56(2), 585-601. doi:10.3917/psye.562.0585 

 

Tanguay, F. (2018). « Le lâcher-prise : une approche historique ». (Mémoire de Maîtrise en 

sciences des religions). Université Laval, Québec. 

 

Toledano, C. (2010). Le lâcher prise Entre angoisse de mort et angoisse de vie. Gestalt, 38(2), 

163-178. doi:10.3917/gest.038.0163 

 

Vandewalle, B. Meurin, B. & Busschaert, B. (2007). Des esprits animaux aux 

neurotransmetteurs, qui sait ce que peut le corps ? Écrits de Psychomotriciens, 3, 1-22. 

 

Veeser, A. (2015). Chapitre 8. Contenance en psychomotricité : Accueillir l’autre pour l’aider 

à se révéler…. Dans : E. Pireyre, Cas pratiques en psychomotricité (pp. 136-153). Paris, 

France : Dunod. 

 

Vogel, F. (2015). « La fonction contenante : un double ancrage corporel et relationnel. » 

(Mémoire présenté en vue de l'obtention du Diplôme d'État de psychomotricité). Université de 

Bordeaux, Bordeaux. 

 

Wallon, H. (1954). Les origines du caractère chez l’enfant. Paris, France : Puf. 

 

https://www.lemonde.fr/politique/article/2020/04/13/nous-tiendrons-l-integralite-du-discours-

d-emmanuel-macron_6036480_823448.html   

 

https://www.lemonde.fr/politique/article/2020/04/13/nous-tiendrons-l-integralite-du-discours-d-emmanuel-macron_6036480_823448.html
https://www.lemonde.fr/politique/article/2020/04/13/nous-tiendrons-l-integralite-du-discours-d-emmanuel-macron_6036480_823448.html


106 

https://books.google.fr/booksid=RdKrAQAAQBAJ&printsec=frontcover&dq=colette+portelan

ce&hl=fr&sa=X&ved=0ahUKEwjfkvXyxtHoAhXuA2MBHY4oCgkQ6AEIMDAB#v=onepag

e&q=colette%20portelance&f=false/  

 

https://books.google.fr/books?id=qN0vDwAAQBAJ&pg=PT263&lpg=PT263&dq=L%27#v=

onepage&q&f=false/  

 

https://cnrtl.fr/etymologie/comprendre/  

 

http://evene.lefigaro.fr/citations/nicolae-iorga/   

 

http://www.devansens.com/index.php?option=com_k2&view=item&id=150:le-lacher-prise-un-

equilibre-entre-detachement-et-confiance/  

 

https://www.streetpress.com/sujet/1584637765-confinement-luxe-dont-pauvres-sont-prives/  

 

https://www.youtube.com/watch?v=HvoanfZ3Zjc/  

https://books.google.fr/booksid=RdKrAQAAQBAJ&printsec=frontcover&dq=colette+portelance&hl=fr&sa=X&ved=0ahUKEwjfkvXyxtHoAhXuA2MBHY4oCgkQ6AEIMDAB#v=onepage&q=colette%20portelance&f=false/
https://books.google.fr/booksid=RdKrAQAAQBAJ&printsec=frontcover&dq=colette+portelance&hl=fr&sa=X&ved=0ahUKEwjfkvXyxtHoAhXuA2MBHY4oCgkQ6AEIMDAB#v=onepage&q=colette%20portelance&f=false/
https://books.google.fr/booksid=RdKrAQAAQBAJ&printsec=frontcover&dq=colette+portelance&hl=fr&sa=X&ved=0ahUKEwjfkvXyxtHoAhXuA2MBHY4oCgkQ6AEIMDAB#v=onepage&q=colette%20portelance&f=false/
https://books.google.fr/books?id=qN0vDwAAQBAJ&pg=PT263&lpg=PT263&dq=L%27#v=onepage&q&f=false/
https://books.google.fr/books?id=qN0vDwAAQBAJ&pg=PT263&lpg=PT263&dq=L%27#v=onepage&q&f=false/
https://cnrtl.fr/etymologie/comprendre/
http://evene.lefigaro.fr/citations/nicolae-iorga/
http://www.devansens.com/index.php?option=com_k2&view=item&id=150:le-lacher-prise-un-equilibre-entre-detachement-et-confiance/
http://www.devansens.com/index.php?option=com_k2&view=item&id=150:le-lacher-prise-un-equilibre-entre-detachement-et-confiance/
https://www.streetpress.com/sujet/1584637765-confinement-luxe-dont-pauvres-sont-prives/
https://www.youtube.com/watch?v=HvoanfZ3Zjc/


107 

RÉSUMÉ 

A partir des années 1990, le lâcher-prise se développe en premier lieu dans le champ du 

développement personnel pour être progressivement utilisé dans de multiples domaines, y 

compris médicaux. En interrogeant une vingtaine de personnes sur leur vision du lâcher-prise, 

je fais le constat d'une incarnation du lâcher-prise en psychomotricité, en tant qu'il soulève les 

notions relatives au tonus, aux sensations, aux émotions, au temps et à l'espace, mais aussi la 

relation, la confiance et le cadre thérapeutique. 

Le lâcher-prise apparaît comme un outil de compréhension de l'organisation psychomotrice de 

ma patiente souffrant de dépression. Les polarités “tenir” et “lâcher” me mènent à penser que le 

lâcher-prise est partie intégrante d'un mouvement vital, amenant l'individu à moduler sa 

structure du corps, son rapport à soi et à son environnement. 

Le mouvement entraîne l'individu à lâcher et contacter ses appuis, pour mieux les repousser. 

Pris dans ce mouvement plus global, le lâcher-prise se situe dans une circularité vitale 

participant à la modulation, la transformation et l'évolution de l'être humain en tant que matière 

vivante et tensègre. Dans la relation en psychomotricité, il met en évidence l'importance du 

dialogue tonico-émotionnel comme vecteur de la prise en charge. Présent pour soi en même 

temps que dans la relation, il apparaît comme une modulation à l'échelle de l'environnement, 

amenant les individus à se transformer en même temps qu'ils transforment le monde dans 

lequel ils sont inscrits. 

  

Mots clés : lâcher-prise - psychomotricité - lâcher - tenir - mouvement - dépression 

  

  

 



108 

ABSTRACT 

Since the 1990’s, the Letting Go has been expanding in the field of personal development and 

progressively in many other fields including medical ones. After interviewing more than 

twenty people about their vision of Letting Go, I noticed there is a possible embodiment of 

Letting Go in the psychomotricity field, as it raises the notions of tone, sensations, emotions, 

time and space, but also relationship, trust and therapeutic framework. 

Letting Go is a tool that helps to understand the psychomotor organization of a patient 

suffering from depression. The polarities “hold on” and “let go” let me think that Letting Go is 

part of a vital movement that allows the individuals to adjust their body structure, their 

relationship to the self and their environment. 

The movement leads the individuals to let go and feel their supports, in order to better repel 

them. Once caught in this global movement, the Letting Go is involved in a vital circular 

process by participating in the modulation, transformation and evolution of the human being as 

a living and tensing matter. In the psychomotor relationship, it highlights the importance of 

tonic-emotional dialogue as a vector of psychomotor therapy. Present for oneself as well as in 

the relationship, the Letting Go appears to be a modulation from the environment point of view, 

leading individuals to transform themselves while they transform the world in which they are 

evolving. 

 

Key words: Letting Go – psychomotricity – let go – hold on – movement - depression 

 


